University of
< Reading

Beyond the border. Segni di passaggi
attraverso i confini d’Europa

Book or Report Section

Accepted Version

Faloppa, F. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1058-6768
(2019) Beyond the border. Segni di passaggi attraverso i
confini d’Europa. In: Prestia, L. and Faloppa, F. (eds.) Beyond
the border. Segni di passaggi attraverso i confini d’Europa.
Fondazione Nuto Revelli, Cuneo, ltaly, pp. 12-29. ISBN
9788890292439 Available at https://reading-pure-test.eprints-
hosting.org/87443/

It is advisable to refer to the publisher’s version if you intend to cite from the
work. See Guidance on citing.

Publisher: Fondazione Nuto Revelli

All outputs in CentAUR are protected by Intellectual Property Rights law,
including copyright law. Copyright and IPR is retained by the creators or other
copyright holders. Terms and conditions for use of this material are defined in
the End User Agreement.

www.reading.ac.uk/centaur



http://centaur.reading.ac.uk/71187/10/CentAUR%20citing%20guide.pdf
http://www.reading.ac.uk/centaur
http://centaur.reading.ac.uk/licence

University of
< Reading
CentAUR

Central Archive at the University of Reading

Reading’s research outputs online



Beyond the border. Segni di passaggi attraverso i confini d’Europa*

«Che cosa vedremmo se il confine lo
guardassimo stando dall’altra parte?»
(Shahram Khosravi, lo sono confine)

Attraverso lo specchio

Che cosa so io, del confine? lo, cittadino italiano bianco, di mezza eta, di classe media, con
passaporto riconosciuto da quasi tutti i Paesi del mondo: un passaporto che occupa il terzo
posto nel Global Password Power Rank,}? la classifica che rivela quali sono i documenti di
identita che permettono la maggiore mobilita al mondo? o, che spesso neppure mi rendo conto
di averlo oltrepassato, un confine? Perché per me il confine neppure esiste, se viaggio
all’interno dell’Unione Europea. O, dove esiste, ¢ una semplice incombenza da sbrigare: un
controllo da subire, una coda da smaltire, un timbro da attendere. E se va male, qualche
domanda a cui (pigramente) rispondere...

Tutto cambierebbe, perd, se non fossi un cittadino italiano bianco, di mezza eta, di classe media.
E se invece — volendo spostarmi, viaggiare fuori dal mio Paese — venissi dal Gambia, dal Mali,
dalla Somalia, dal Pakistan, dall’ Afghanistan. In questo caso, per me i confini esisterebbero.®
Eccome. E quasi ovunque sarebbero invalicabili. Segnati da controlli interminabili, barriere,
muri lungo i quali il mio passaporto non varrebbe neanche la carta su cui ¢ stato stampato.
Perché, come ricorda Igiaba Scego,* quando si viaggia la prima forma di apartheid, di
discriminazione, di ipocrisia nel campo dei diritti umani, comincia proprio dal passaporto:
senza un vero motivo, che non sia I’arbitrio dei Paesi piu forti, ne esistono di serie A, B, C... Z.
Quasi mai purtroppo ce ne rendiamo conto, quando parliamo di confini. Non ne abbiamo
bisogno.

1l limite, la soglia

! Beyond the border. Segni di passaggi attraverso i confini d’Europa € un progetto di lungo periodo iniziato nel
2017 e la cui prima fase ¢ stata presentata in forma di mostra fotografica a Palazzo S. Croce di Cuneo nel
novembre-dicembre 2019. Con questo progetto, il fotografo Luca Prestia e io tentiamo di raccontare i confini
d’Europa attraverso una chiave di lettura finora inusuale: quella della stratificazione di oggetti e segni
(linguistici) nei luoghi del passaggio. Nel 2020 il progetto si arricchira di altri materiali provenienti da altri
confini, nella speranza di poter offtire - di quei luoghi e delle persone che li attraversano - un racconto
alternativo a quello spettacolarizzato o pietistico troppo spesso proposto, come unico punto di vista, dai media in
Italia e in Europa.

2 Cfr. Passport Index [www.passportindex.org/byRank.php].

3 Cfr. E. Balibar, «Qu’est-ce qu’une frontiére?», in M.-C. Caloz-Tschopp, A. Clevenot et M.-P. Tschopp (dir.),
Asile, Violence, Exclusion en Europe, Section des Sciences de I’Education, Université de Geneve et Groupe de
Geneve, Geneve 1994, pp. 335-343: «Pour un riche d'un pays riche, tendanciellement cosmopolite (et dont le
passeport signifie de plus en plus, non pas une simple appartenance nationale, une protection et un droit de
citoyenneté, mais un surcroit de droits, en particulier un droit mondial de circulation sans entraves), la frontiére
est devenue une formalité d'embarquement, un point de reconnaissance symbolique de son statut social qui se
franchit au pas de course. Pour un pauvre d'un pays pauvre, la frontiére est tendanciellement tout autre chose :
non seulement c'est un obstacle trés difficile a franchir, mais c'est un lieu ou 1'on revient sans cesse se heurter,
que I'on passe et repasse au gré d'expulsions et de regroupements familiaux, dans lequel finalement on
séjourney.

4 1. Scego, La disuguaglianza nel mondo e anche tra i passaporti, «L.’Espresso», 11 luglio 2019.



Cosi come non abbiamo bisogno di soffermarci sui termini e sui concetti che ascoltiamo,
usiamo, cui facciamo riferimento, quando parliamo di confini. Uno vale 1’altro. Eppure...
Confine viene dal latino confinis, «confinante», a sua volta da cum, con, ¢ finis, limite, fine di
un territorio.® Era anticamente segnato da una pietra, il ferminus, da cui I’italiano termine, che
delimitava un terreno: un segno riconosciuto da entrambi 1 proprietari dei terreni confinanti,
avente valore giuridico, e quindi limite (dal latino /imes, limitis, linea terminale di un terreno)®
di una proprieta. Ma il concetto aveva ereditato dalla cultura greca anche aspetti meno
materiali. Horos, in greco, era la separazione dei terreni (e le pietre che li dividono) ma era
anche la divaricazione originaria tra Cielo e Terra a partire dal Caos primigenio, dalla primitiva
voragine in cui tutto era indistinto, secondo la grande visione offerta dalla Teogonia di Esiodo.’
Senza la definizione di quel limite, nulla sarebbe stato creato, nulla avrebbe avuto un nome e
un’identita riconoscibili.

I confine era I’elemento ordinatore del mondo ma anche lo strumento che I’essere umano si
era dato per addomesticare proprio il desiderio dell’ignoto, e la vertigine dell’infinito (in greco
non a caso o apeiron, «il senza confine»),® perfettamente espressa dal mito della fondazione
di Finisterre, confine ultimo e invalicabile delle terre note.’ Il confine esisteva proprio per
essere valicato, come ci raccontano i poemi omerici, le Metamorfosi di Apuleio o le leggende
arturiane, ¢ come ci ricorda Dante col suo Ulisse (Inferno, Canto XXV, vv. 100-142),
condannato si a essere avvolto nelle fiamme eterne nel girone dei «consiglieri fraudolenti» per
aver ordito I’inganno del cavallo di Troia, ma anche esaltato dai versi immortali del Poeta per
aver intrapreso il «folle volo» oltre le Colonne d’Ercole: per aver avuto la presunzione e il
coraggio di oltrepassarlo, quel confine, per «seguir vertute e canoscenzay.

Non solo /imes, quindi, il confine: anche /imen, soglia, ingresso, passaggio. Ben segnato ma
anche aperto, che porta in sé 1’idea tanto del limite quanto del passaggio come tramite tra dentro
e fuori, tra noto e ignoto. Una linea che separa e allo stesso tempo unisce. Ed ¢ per questo che
si ¢ avvertito il bisogno di fabbricarli, i confini, quando non si presentavano come naturali.
Come hanno fatto gli Stati europei con il trattato di Westfalia con cui nel 1648 — per porre fine
alla Guerra dei Trent’anni, e seguendo il principio dell’utile e razionale hobbesiano — si
spartirono nettamente il continente tra regni cattolici e regni protestanti, ponendo le basi
concettuali e giuridiche della sovranita statale moderna, degli Stati-nazione.!® Di un ordine
nazionale spacciato per naturale.

Vecchie e nuove frontiere

Frontiera ¢ invece un termine di origine militare, derivato da fromns, frontis, cio che sta di fronte,
I’esercito con cui ci si confronta e ci si scontra.** Ma proprio perché termine militare, delinea
una zona, piu che un confine. Non ¢ limite o soglia: ¢ terreno di scontro, interposto tra un potere
e ’altro, tra un esercito e ’altro. Con questa accezione ha assunto, nel tempo, significati
metaforici per evidenziare lo slancio e il desiderio di attraversare quella terra nullius, di
spingersi oltre per conquistare nuovi spazi, strappandoli a qualcuno o a qualcosa (I’ignoto): la

5 Cfr. www.treccani.it, s.v. Confine.

6 Cfr. www.treccani.it, s.v. Limite.

7 Per il concetto di horos, cfr. G. Semeraro, Le origini della cultura europea. Basi semitiche delle lingue
indoeuropee, vol. 11, Olschki, Firenze 1994, p. 212.

8 Cft. Id., L’infinito: un equivoco millenario, Mondadori, Milano 2001, pp. 43-51.

9 Cft. J.-P. Vernant, La morte negli occhi. Figure dell altro nell’antica Grecia, il Mulino, Bologna 1994.

10 «The Guardian», 5 ottobre 2019.

11 Cfr. www.treccani.it, s.v. Frontiera.



frontiera del West, quei territori dell’ America settentrionale non ancora conquistati dai coloni
(e da prendere con la forza a chi gia li abitava), o la «nuova frontiera» evocata da John
Fitzgerald Kennedy al principio degli anni Sessanta, quella «delle occasioni e dei pericoli
sconosciuti, delle speranze irrealizzate e delle minacce non messe in atto».*? E quella della
conquista spaziale, come ricorda anche il motto della serie televisiva Star Trek («Spazio, ultima
frontiera»), lanciata con successo non a caso a partire dal 1966. La frontiera ¢ sguardo che si
spinge oltre il confine: la frontiera — ci ha ricordato Alessandro Leogrande — ¢ sempre «un
varco che si aprex».'3

In questa dialettica tra scontro e incontro, tra cesura e passaggio, tra dentro e fuori, tra limite e
possibilita, 1 significati di confine e frontiera spesso si sovrappongono, almeno nel linguaggio
comune. Molti di noi appartengono alla generazione cresciuta con Giochi senza frontiere, la
competizione voluta fortemente da Charles de Gaulle nel 1965, poi svoltasi e trasmessa fino
agli anni Ottanta. Pensata per far incontrare, nel confronto non agonistico, i Paesi fondatori
della Comunita Europea, diffuse a suo modo — ludicamente — il messaggio dell’utopia
comunitaria nelle case di mezzo continente. Un’utopia oscurata dalla Guerra Fredda, ma ben
radicata nell’immaginario delle nuove generazioni. Che pensarono, di li a pochi anni, con la
caduta del Muro di Berlino, di vederla finalmente realizzata: che con il crollo del muro per
antonomasia, confini e frontiere sarebbero diventati, in Europa, un residuo del «secolo brevey,
che la globalizzazione - come predico il guru giapponese del management Kenichi Ohmae nel
suo The borderless workd (1990) ci avrebbe reso tutti piu liberi.**

Ma fu solo un abbaglio: bastarono una manciata di anni, con la guerra nella ex Jugoslavia, per
farci capire che ci stavamo sbagliando, che quel processo non era affatto irreversibile. E infatti.
A meta degli anni Duemila, ricorda Michel Foucher ne L’obsession des frontiéres, «il
continente europeo € 1 suoi margini euroasiatici conta[vano] 26.651 km di frontiere in piu
[rispetto al 1989], di cui circa 2800 nella sola ex Jugoslavia. A questa cifra occorre oggi
aggiungere quelle relative a frontiere non ufficiali (Kosovo), informali (all’interno della
Federazione bosniaca, per esempio) € non universalmente riconosciute (Moldavia, Georgia,
Ucraina ecc.)».!®

Secondo il calcolo di Foucher, per ogni chilometro di Muro di Berlino abbattuto vennero
costruiti in Europa, nei diciassette anni seguenti, 172 chilometri di nuovi confini ufficiali. Senza
contare 1 muri che, negli anni Duemila, avrebbero segnato il globo dal Messico all’Asia, da
Israele al Sud America come cicatrici profonde, difficilmente rimarginabili. «Viviamo in
un’epoca di trionfo dei confini — ha scritto Shahram Khosravi in /o sono confine —1’era del loro
feticismox. 18

Lo spettacolo del confine

Sui motivi di questo ‘feticistico’ revival di confini e frontiere (di border, per usare un termine
inglese che in certa misura li include entrambi) si € discusso molto. La causa ¢ la recrudescenza

12 Cfr. The New Frontier Speech, 15 luglio 1960 [www.jfklibrary.org] e J.F. Kennedy, La nuova frontiera,
Donzelli, Roma 2009.

13 A. Leogrande, La frontiera, Feltrinelli, Milano 2015, pp. 41 sgg.

14 K. Ohmae, The borderless world. Power and strategy in the interlinked economy, Harper and Collins, New
York 1990.

15 M. Foucer, L’obsession de frontiéres, Perrin, Paris 2007, pp. 115-16. Cfr. anche R. Debray Elogio delle
frontiere, ADD, Torino 2010.

16 S. Khosravi, /o sono confine, eléuthera, Milano 2010, p. 20.



dei nazionalismi, si ¢ detto. O forse I’infrazione di trattati e convenzioni internazionali, che
impone verifiche e controlli. O ancora I’insorgenza di motivi sovranazionali che mettono in
crisi gli assetti nazionali. E I’ipotesi di Wendy Brown: «La migrazione, il contrabbando,
I’illegalita, il terrorismo o anche gli obiettivi politici che i muri intendono bloccare raramente
sono sponsorizzati o, in genere, sollecitati da interessi nazionali. Si configurano piuttosto al di
fuori delle convenzioni dell’ordine internazionale vestfaliano, per il quale gli attori politici
preminenti sono gli Stati-nazione sovrani. Si presentano dunque come segni di un mondo
postvestfaliano.»*’

A voler prendere per buona questa ipotesi, confini e frontiere servirebbero cosi per ricondurre
ai singoli quadri legislativi nazionali fenomeni transnazionali per loro natura, come il
movimento delle persone. Che, proprio dal revival e dall’irrigidimento dei confini, e dalla
creazione di nuove frontiere, vedrebbero cambiare radicalmente il loro status: da soggetti
naturalmente mobili a oggetti giuridicamente illegali. Senza ’enfasi sul controllo di confine,
nessun ordinamento giuridico potrebbe infatti definire illegali le migrazioni (e le persone che
migrano), le quali — suggerisce Giorgio Agamben — nel sistema degli Stati-nazione diventano
un elemento inquietante proprio perché «spezzando 1’identita tra uomo e cittadino, tra nativita
e nazionalitd, mettono in crisi la finzione originaria della sovranitax.8

Ma se le misure legislative che legittimano questa finzione e rendono illegale il movimento
sono per gran parte invisibili, il processo di «illegalizzazione» sancito dal controllo di confine
— scrive Nicholas De Genova — ¢ tanto piu efficace quanto piu ¢ reso visibile, anzi «iper-
visibilizzato», dai media. Perché puo essere tanto piu compreso e giustificato quanto piu viene
messo in scena, per mezzo di una illusoria «funzione teatralex.*®

E, scrive De Genova, «lo spettacolo delle procedure [enforcement] al border, con cui I’illegalita
del migrante ¢ resa spettacolarmente visibile. Lo spettacolo del border costruisce una scena
tutta giocata sull’esclusione, nella quale i presunti non richiesti [unwanted] o non desiderati —
e in ogni caso non qualificati e quelli privi di diritti — devono essere fermati, dalla quale devono
essere tenuti fuori e rispediti indietro. Allo stesso tempo il border sembra dimostrare, validare
e legittimare la... naturalezza e la supposta necessita di questa esclusione.?

E con questa spettacolarizzazione che ci accorgiamo, quindi, non solo che i confini esistono,
ma che esiste un dentro e un fuori, un diritto a entrare e un diritto a escludere, una difesa e
un’aggressione da cui difendersi. Non ¢ un caso che questo spettacolo abbia trovato il suo
linguaggio nelle metafore belliche cui i media ci hanno abituato («La battaglia dei migrantiy,
«Migranti: assalto al muro», «Profughi, guerra alle frontiere», «Battaglia sul confine dei
disperati» ecc.),? il suo lessico — anche iconografico — di (indifferente) massificazione e
spersonalizzazione di chi «assale» e di (tranquillizzante) riconoscibilita di chi respinge
I’assalto, i suoi fiame — verbali e visivi’? — deumanizzanti e oggettificanti (una vera e propria
«strategia dell’ oggettificazione», per dirla con Van Leeuwen)?® e di un potere che si deve (far)

17 W. Brown, Stati murati, sovranita in declino, Laterza, Roma-Bari 2013, pp.14-15.

18 Cfr. G. Agamben, We Refugees, «Symposiumy, 49 (2), 1995, pp. 114-19. Cfr. anche S. Mezzadra, B.Neilson,
Confini e frontiere, il Mulino, Bologna 2014.

19 Cfr. W. Brown, Stati murati, sovranita in declino cit., p. 13.

20 Cfr. N. De Genova, Spectacles of Migrant ‘Illegality’: The Scene of Exclusion, the Obscene of Inclusion,
«Ethnic and Racial Studies», 36 (7), 2013, pp. 1180-98 (traduzione mia). Vedi anche Id. (edited by), The Borders
of «Europer. Autonomy of Migration, Tactics of Bordering, Duke University Press, Durham and London 2017.
21 Cfr. rispettivamente le prime pagine di «Il Secolo XIX», «la Repubblica», «Il Gazzettino» e «La Stampa», 1
marzo 2016.

22 M. Martinez Lirola, Linguistic and Visual Strategies for Portraying Immigrants as People Deprived of Human
Rights, «Journal of Social Semiotics», volume 27 (2017), pp. 21-38.

23 Cfr. T. van Leeuwen, Discourse and Practice: New Tools for Critical Discourse Analysis, Oxford University
Press, New York 2008. Vedi anche Id., Visual Racism, in The Semiotics of Racism. Approaches in Critical
Discourse Analysis, edited by M. Reisigl and R. Wodak, Passagen Verlag, Wien 2000, pp. 333-50.


https://www.tandfonline.com/author/Martínez+Lirola,+María

riconoscere, attraverso una presenza militare con legittima delega alla violenza che deve fare
da deterrente per chi vuole entrare, e dare sicurezza a chi ¢ gia dentro.

1 confini indicibili

Il confine come campo di battaglia e la violenza come un suo naturale esito. Il tutto
confezionato come prodotto di consumo, come spettacolo ipermediatizzato ad usum plebis. Ci
sono pero anche confini e frontiere di cui ¢ meglio tacere, che non si devono né si possono
vedere. Sono i confini indicibili dei virtual border, «qualcosa la cui sorveglianza si effettua
quanto piu possibile a distanza: verso I’esterno con campi, deportazioni, centri di detenzione,
verso l’interno in aeroporti, zone di transito, stazioni, autostrade».?* Sono le frontiere
delocalizzate o esternalizzate (outsorced, per usare il freddo gergo burocratico delle agenzie
internazionali). In Europa, risalgono almeno all’inizio degli anni Duemila, a seguito della
cosiddetta Politica europea di vicinato con cui, con ingenti fondi europei, vennero creati centri
di controllo della mobilita dislocati fuori dall’Unione, come per esempio il centro di Chisinau,
in Moldavia, creato nel 2005. Ma il progetto di delocalizzazione era gia nell’aria da tempo,
almeno dagli anni Novanta, e sarebbe presto diventato una prassi: «lo spostamento dei controlli
ben al di 1a delle frontiere geografiche si € reso... piu concreto — ricorda Luca Rastello nel suo
fondamentale La frontiera addosso — a partire da un regolamento europeo del 2004, e dai
successivi accordi con Libia, Algeria, Ucraina, Turchia e Paesi dell’Africa subsaharianay.?®
Non si trattava solo di spostare le frontiere fuori dall’Europa e di rendere i migranti sempre piu
invisibili ai cittadini europei (lontano dagli occhi...), ma anche di rendere difficile il
monitoraggio di cido che avveniva in termini di negazione di diritti umani e di abusi, e di
diminuire la trasparenza e la possibilita di verifica da parte di organizzazioni non governative
e organismi indipendenti.

Si trattava, anche, di violare leggi internazionali senza essere visti, senza che se ne dovesse
parlare. Come avvenne con le operazioni Hera 1, 11 e III (2006-2010), svoltesi in acque
territoriali senegalesi e mauritane da parte della marina spagnola coadiuvata da alcune marine
europee (Francia, Italia, Portogallo), per impedire ’arrivo alle Isole Canarie di persone
provenienti da Senegal e Mauritania. Furono un caso da manuale, le operazioni Hera: migliaia
di persone vennero intercettate prima ancora di giungere in acque internazionali e indotte a
ritornare da dove erano venute senza alcuna preventiva identificazione o valutazione del loro
status giuridico. Il tutto secondo pratiche illegittime, con un atto di forza tanto illegale quanto
ferocemente efficace da parte delle marine europee in acque extraterritoriali, perché a parte la
Spagna nessuno degli Stati che partecipo alle manovre aveva siglato accordi bilaterali con
Senegal e Mauritania, e sarebbe quindi potuto intervenire.?® Poi vennero gli accordi di
Khartoum del 2014, il Summit di Malta del 2015, gli accordi bilaterali tra Italia, Niger e
Gambia del 2016 e il cosiddetto Migration compact. Fino agli accordi tra UE e Turchia del
2017, o all’invio di 900 militari italiani in Niger, o a1 vergognosi accordi tra il governo italiano
e le milizie libiche siglati dal Governo Gentiloni e rinnovati dall’attuale governo. I controlli in

24 L. Rastello, La frontiera addosso. Cosi si deportano i diritti umani, Laterza, Roma-Bari 2010, pp. 89-90.

25 Cfr. ivi, p. 91.

26 S. Trevisanut, L 'Europa e ['immigrazione clandestina via mare. Frontex e diritto internazionale, Il diritto
dell’Unione Europea», 13 (2), 2008, pp. 367-88. Cfr. anche Amnesty International, Mauritania: «Noboby Wants
to have Anything with Us». Arrests and Collective Expulsions of Migrants Denied to Entry to Europe, 1 July 2008
[www.amnesty.org/download/Documents/AFR380012008ENGLISH.pdf]. Per un quadro piu generale, cfr. F.
Vassallo Paleologo, Diritti sotto sequestro. Dall’ emergenza umanitaria allo stato di eccezione, Aracne, Roma
2012.



casa d’altri — con o senza delega ad altre forze di polizia — e 1’esternalizzazione dei confini
divennero una prassi, da minimizzare ¢ nascondere quanto piu possibile. Le persone che si
spostavano non sarebbero piu state considerate come portatrici di un diritto universale (il diritto
all’asilo, per esempio), ma come una minaccia da fermare molto prima che si affacci al Vecchio
Continente grazie a nuove frontiere esterne (Africa sahariana, Libia, Turchia, Marocco,
Moldavia e, come vedremo, Bosnia) fortemente militarizzate, sulle quali far convergere inoltre
I’industria miliardaria della border security europea: un altro indicibile aspetto del confine, dei
confini.

[ confini invisibili

Vi sono poi i tanti confini invisibili. Di cui poco si parla nei media italiani perché¢ meno
facilmente schematizzabili, difficilmente visualizzabili. Ma altrettanto reali, profondi, violenti.
Sono i confini delle migrazioni interne (in Europa come negli Stati Uniti, in Cina nel continente
africano), che sono poi quelle che contano il maggior numero di profughi, o Internally
Displaced People, in un rapporto di 6 a 10 (58%) rispetto al numero di tutte le persone costrette
a spostarsi (forcibly displaced: nel 2018 circa 71 milioni di persone in totale nel mondo,
secondo UNHCR).?’ Sono i confini tra migranti di antico o di recente insediamento, i confini
generazionali, 1 confini sociali tra classi medie istruite urbane e sottoproletariato delle
campagne, i confini etno-linguistici, i confini religiosi.”® Senza contare i confini culturali
profondi: non solo sul piano della cultura materiale (abitudini, abbigliamento, cibo) ma anche
sul piano di topoi di lunga durata. Penso agli stereotipi che viziano la lettura delle cose. Quelli
capaci, secondo Aminata Traoré, di «stuprare I’immaginario» di intere comunitd.?® Sono
confini solidi, estremamente resistenti. Come per esempio lo stereotipo del migrante
contagioso, che porta le malattie, e che quindi va respinto o isolato dal corpo sano della societa.
Uno stereotipo che si basa anche sull’ignoranza medico-scientifica di gran parte dell’opinione
pubblica italiana — e per questo facile preda di certa carta stampata («Torna il colera a Napoli.
Lo hanno portato gli immigrati», «kDopo la miseria portano le malattie», «Ecco la malaria degli
immigrati»)*® — ma che ha radici profonde e, percio, difficili da estirpare.’! E d’altronde sulla
distinzione tra puro e impuro, ci ha insegnato I’antropologa Mary Douglas in Purezza e
pericolo, che si regge il meccanismo per preservare societd strutturalmente restie alle
contaminazioni.®?

Confini invisibili vengono tracciati per mezzo dei corpi (contaminati, infetti, reietti) dei
migranti.®® E confini invisibili 1i attraversano, quei corpi. Sono confini difficili da gestire
quanto quelli visibili — sostiene ancora Shahram Khosravi — ma infliggono ferite altrettanto
reali: «Forse la sofferenza che causano sara meno acuta di quella fisica, ma dura piu a lungo.
Durante la mia marcia notturna sulle montagne tra Iran e Afghanistan, stravolto dalla paura e

27 UNHCR, Global Trends. Forced Displacement in 2018
[www.unhcr.org/statistics/unhcrstats/5d08d7ee7/unhcr-global-trends-2018.html].

28 Cfr. Graziano, Frontiere cit., pp. 69 sgg.

29 A.D. Traoré, L immaginario negato, trad. di A. Mancini, Ponte alle Grazie, Firenze 2002.

30 Cfr. rispettivamente le prime pagine di «Libero», 4 ottobre 2018; «Libero», 6 settembre 2017; «Il Tempo», 6
settembre 2017.

31 Cfr. anche F. Faloppa, Le calunnie etniche, in L. Cavalli Sforza (a cura di), La Cultura italiana, 8 voll., II.
Lingue e linguaggi, UTET, Torino 2009, pp. 512-87.

32 M. Douglas, Purezza e pericolo. Un ‘analisi dei concetti di contaminazione e tabu, il Mulino, Bologna 2014
(prima ed. inglese 1966).

3 Cfr. anche E. Haddad, Danger Happens at the Border, in P. Kumar Rajaram, C. Grundy-Warr (eds.),
Borderscapes: Hidden Geographies and Politics and Territory's Edge, University of Minnesota Press,
Minneapolis, 2007, pp. 119-136.



dalla stanchezza, mi lamentavo con Homayoun, chiedendo quando saremmo arrivati alla
frontiera. Ogni volta lui rispondeva: “¢ dietro la prossima cima”. Ma poi ce n’era un'altra e
un’altra ancora. E tuttavia alla fine raggiungemmo davvero la frontiera. Un confine invisibile,
invece, resta sempre fuori dalla tua portata. Ti sembra di vederlo, di toccarlo, o piu esattamente
¢ lui a toccare te, ma proprio quando pensi di riuscire ad afferrarlo, ti sfugge tra le dita».%*

E il confine (o meglio, lo «sguardo di confine»), ci racconta chi 1’ha vissuto, «che condanna
gli immigrati a un’estraneita che dura per generazioni».*® Quello del colore della pelle che ti
porti addosso, che ti rende «invisibile» (come raccontd gia un secolo fa Ralph Ellison nel suo
Invisible man) o troppo visibile, quello che ti tipizza stigmatizzandoti, quello che non ti molla
neppure quando pensi di essere arrivato, di avercela fatta a passare dall’altra parte.

1 confini porosi

Confine-corpo. E confine impresso sul corpo. Ma anche confine come luogo di interazione di
corpi: tra corpi e corpi, tra corpi e oggetti, tra corpi e luoghi, tra corpi e linguaggi. Tra luoghi e
linguaggi. Il border non soltanto come zona ad escludendum: di respingimento, sopraffazione,
illegalizzazione, ma anche come zona di necessita, trasformazione, nuda esperienza. Come
spazio negato ma esperito, dell’impedire e del resistere. Un terreno di angosciosa attesa e di
accesa speranza, di profonda frustrazione e di istintiva resilienza, di estenuante noia e di fragile
eccitazione. Di silenzio insopportabile e di necessaria comunicazione. Di scontro ma anche di
negoziato, mediazione, incontro. Di sovrapposizione e stratificazione di segni. E il confine
«predicato aperto», che — sostengono Giudice e Giubilaro — «si espande e si contrae, funziona
in modo diverso a seconda di chi lo attraversa, dando vita a molteplici forme di resistenza,
sfide, rivendicazioni. E il confine franto, permeabile, poroso. E il borderscape che non pud
essere immobile, perché zona di molteplici attori, e molteplici corpi, ognuno con la propria
storia addosso, la propria esperienza di solidarieta, il proprio discorso».*® Un luogo dove ogni
attore sfida, col proprio corpo, la finitezza e la stabilita della rappresentazione. Dove ogni
giorno ‘migranti’, ‘richiedenti asilo’, ‘rifugiati’ - persone - alterano con la loro nuda presenza,
la loro nuda parola, lo spazio e la sua rigida gestione. Ridisegnandolo insieme a chi gia c’era,
a chi ¢ 1i con o per loro, a chi ancora poi lo attraversera.

E il borderscape, il confine che ci obbliga a interrogarci, a uscire da narrazioni
monodimensionali, a variare 1 punti di vista: a rivedere 1 lessici e 1 concetti, a far precedere
I’esperienza al metodo.®” 11 confine che ci obbliga a esserci, fisicamente, seppur da una
posizione privilegiata. E che ci obbliga a camminare, toccare, annusare. Parlare, ascoltare,
guardare.

E il ‘confine’ somma di confini «polisemici» ed «eterogenei».®® Ognuno col suo carattere di
costruzione o finzione che pero non lo rendono meno effettivo. Ognuno con la sua complessita,

34 S. Koshravi, lo sono confine cit., pp. 134-35.

35 Cfr. ivi.

36 C. Giudice, C. Giubilaro, Re-Imagining the Border: Border Art as a Space of Critical Imagination and Creative
Resistance, «Geopolitics», 20 (1), 2015, pp. 79-94 (in particolate p. 81, traduzione mia).

37 Sul concetto di borderscape, e sulle sue declinazioni, cfr. P. Kumar Rajaram, C. Grundy-Warr (eds.),
Borderscapes cit.; E. Dell’ Agnese, A.-L. Amilhat-Szary, Borderscapes: From Border Landscapes to Border
Aesthetics, «Geopolitics», 20 (1), 2015, pp. 4-13; C. Brambilla, I/ confine come boderscape, «Rivista di Storia
delle Idee» 4 (2), 2015 pp. 5-9.

38 Cfr. E. Balibar, «Qu’est-ce qu’une frontiére?», in M.-C. Caloz-Tschopp, A. Clevenot et M.-P. Tschopp (dir.),
Asile, Violence, Exclusion en Europe, Genéve, Section des Sciences de I’Education, Université de Genéve et
Groupe de Geneve, 1994, pp. 335-343.



le sue dinamiche, la sua violenza. Ognuno con la sua umanita, i suoi paesaggi, i suoi linguaggi.
E proprio di questi confini che il progetto Beyond the border - a cui il fotografo Luca Prestia e
io abbiamo cominciato a lavorare due anni fa - vuole provare a raccontare, a raccogliere e
restituire dei frammenti.

Ventimiglia, o della dissolvenza

Prendiamo Ventimiglia. Ventimiglia ¢ un’astrazione amministrativa a volerla ignorare, una
linea del fronte a volerla controllare, una realta sfaccettata e stratificata a volerla osservare.
Ultima citta ligure prima del confine con la Francia, zona di incessanti scambi transfrontalieri
fin dall’Ottocento, fu un cruciale punto di transito per i migranti tunisini nel 2011, prima che
Sarkozy riprendesse bruscamente il controllo delle frontiere in seguito agli esodi causati dalle
«primavere arabey» e prima che, nel 2015, sospendesse unilateralmente il trattato di Schengen
per fronteggiare la ‘crisi’ che in quell’anno ebbe origine. Per molti divento cosi una barriera
invalicabile nel tratto francese, ma una fragile, esplosiva border zone nel tratto italiano. Una
border zone dove si poteva rimanere bloccati per settimane, mesi, nell’attesa — vana — che il
confine venisse riaperto e tornasse a essere attraversabile.

In questa zona di frontiera attivisti italiani e francesi costruirono, nel giugno 2015, il campeggio
NoBorder. Si trovarono codici — anche linguistici — di mediazione. Lo spazio venne popolato
di storie e di narrazioni di chi vi transitava, di chi vi lavorava, di chi da generazioni lo aveva
abitato. Il campo divenne da subito un punto di ritrovo per i migranti che intendevano provare
a passare dall’altra parte, e per le persone — anche del luogo — che malgrado 1’ostilita degli
amministratori locali volevano assisterli. Funzione che conservo fino al 29 settembre 2015,
fino a quando fu sgomberato e smantellato con la forza da un’azione di polizia.

Dopo gli attacchi terroristici che insanguinarono Parigi il 13 novembre 2015, le autorita
francesi intensificarono ancora di piu i loro controlli, e la frontiera divenne impenetrabile per
chi non era in possesso di documenti validi. Ma la border zone non spari. Anzi, diventd ancora
di piu — suo malgrado — il simbolo dello scontro tra violenza di Stato e umana resilienza, tra la
freddezza del potere e la solidarieta degli esclusi. N¢ sparirono le persone che da li provavano
a passare, affidandosi alle guide che le conducevano lungo i sentieri di montagna — tra cui il
famigerato «Passo della morte» — e che poi quasi sempre venivano prese, una volta arrivate in
territorio francese, per essere rimandate indietro. Come non sparirono le tracce del loro
passaggio: spazzolini, pantaloni, scarpe dismesse lasciate sui sentieri... Una «foresta di segni»®
— indessicali (gli oggetti abbandonati), iconici (una mappa stilizzata su un foglio), simbolici
(graffiti sui pilastri dei viadotti, insegne, cartelli lasciati sulle recinzioni) — che Luca Prestia e
10, ogni volta che siamo tornati a Ventimiglia negli ultimi tre anni, abbiamo provato a decifrare
e a documentare, affinché le sue tracce non venissero taciute, non si dissolvessero [FOTO].

Biha¢, o della resistenza

O prendiamo Biha¢, cittadina di 50.000 abitanti nella parte nord-occidentale della Bosnia
Erzegovina a una manciata di chilometri dalla Croazia. Fu teatro di scontri sanguinosi tra
I’esercito bosniaco e quello croato nel 1992, e da quella guerra ha ereditato un bel po’ di mine
antiuomo ancora disseminate nei suoi boschi. Oggi ¢ una citta che tenta di giocarsi la carta del
turismo grazie ai suoi corsi d’acqua, alle ordinate vie del centro. Ma ¢ nota, soprattutto, perché

39 «Non molto tranquilli noi stiamo di casa / in una foresta di segni» (R.M. Rilke, Prima elegia, in Elegie duinesi,
Feltrinelli, Milano 2006).



vi passa una delle due «rotte balcaniche» ancora percorribili: quella che dalla Turchia passa per
Grecia, Macedonia, Serbia, Bosnia e, quindi, Croazia (1’altra, piu accidentata, attraversa la
Bulgaria). E perché ospita, con malcelata sopportazione, alcune migliaia di persone (forse 6-7
mila, forse 10mila) che attendono soltanto 1’occasione buona per «andare in Europay. E intanto
cercano riparo in uno dei campi allestiti intorno alla citta. Come quello, molto discusso, di Bira:
un capannone industriale gestito dall’Organizzazione mondiale per le migrazioni (OIM) e
dall’UNHCR con fondi europei di cui i media, anche italiani, si sono occupati spesso. O come
quello di Vugjak, allestito nella primavera del 2019 dalla municipalita e dalla Croce Rossa di
di Biha¢, e ora sul punto di essere smantellato.

Vugjak, letteralmente «la tana del lupo», ¢ una localita a cinque chilometri dal centro di Biha¢,
circondata — verso le montagne — da zone ancora minate per la guerra del 1992-95. Ed ¢ una ex
discarica che oggi ospita una cinquantina di tende [FOTO], in mezzo al nulla, tra topi, serpenti,
mosche. Oggi [luglio 2019, N.d.A.] ci vivono 600 persone: giovani uomini provenienti in
prevalenza da Pakistan, Afghanistan, Siria, Iraq. Anzi, sarebbe meglio dire che ci sopravvivono
600 persone, grazie ad alcuni medici e operatori volontari della Croce Rossa che fanno quello
che possono, con quel poco che la municipalita mette loro a disposizione.

E una bomba a orologeria, il campo, per le pessime condizioni materiali che vi si trovano, cui
¢ costretto chi vi ¢ collocato. Lo sa il comune di Biha¢, che lo ha aperto anche
(strumentalmente) per provocazione, lo sanno le ONG internazionali che lavorano nell’area, lo
sanno I’OIM e I’'UNHCR, lo sa I’'Unione Europea. Lo sanno anche le televisioni e 1 giornalisti
che vengono qui da mezzo continente, fanno due riprese e quattro foto e poi se ne vanno, con
il loro nuovo servizio di cronaca dalla rotta balcanica. Ma tutti chiudono un occhio. Anche
perché, dicono, se non ci fosse il campo sarebbe peggio.

Meglio questo del nulla, dicono: meglio un riparo nell’ex discarica che nessun riparo. Perché
qui, ci raccontano, non si sta peggio che altrove: i volontari della Croce Rossa si fanno in
quattro, le tende riparano un po’ dal vento e dalla pioggia, I’acqua per lavarsi c¢’¢ (ma «Water
is not for drinky, recita una scritta sopra una cisterna) [FOTO], qualche cucina da campo ¢ un
paio di spacci autogestiti pure. A Bira si sta persino peggio, dicono, perché li il campo ¢ gestito
quasi militarmente (e malgrado questo gli abusi e le violenze non mancano) mentre qui —
malgrado le frizioni, la tensione, 1’estrema indigenza — si ¢ liberi di muoversi, di essere padroni
di quel poco che si ha, di essere soggetti agenti. Di parlarsi senza dover chiedere il permesso a
qualcuno.

Parlarsi, si: usando il turco come lingua franca, perché pur provenendo dagli stessi Paesi le
lingue sono diverse. E con quel poco di turco appreso durante il passaggio in Turchia in qualche
modo ci si riesce a capire. Mentre in inglese si fa fatica, a comunicare: alcuni lo sanno — sono
quelli che vengono usati come interpreti — ma in molti vorrebbero impararlo, soprattutto prima
di attraversare il confine. Ci vorrebbe qualche insegnante volontario, una piccola scuola di
lingue: lezioni di inglese, certo, ma anche di bosniaco, croato, tedesco... Servirebbe anche
questo, nel campo: non solo per ammazzare il tempo, ma anche per aumentare le possibilita di
farcela, a passare in Croazia. Perché molti di quelli che stazionano qui ci hanno provato anche
7, 8 volte ad arrivare dall’altra parte (il «game», la chiamano questa perversa ruota della
fortuna). Ma proprio quando pensavano di avercela fatta, sono stati presi dalla polizia croata
che 1i ha rimandati indietro. Non prima di averli rapinati, umiliati, picchiati. Non prima di
avergli rotto i cellulari, sottratto ogni avere, tagliato le suole delle scarpe.

Gia, le scarpe: sono preziose, le scarpe, per chi affida la propria sorte al cammino clandestino
in mezzo ai boschi, tra le montagne. Calzature buone significa poter resistere al freddo e
all’acqua, poter essere stabili tra sassi e rovi, poter scappare velocemente. Sandali infradito, o
peggio piedi nudi, sono invece sinonimo di lentezza, fragilita, rischio. La fatica e la speranza
del «game» si leggono anche negli oggetti, d’altronde: zaini piccoli ma robusti e stracolmi di
provviste per mettersi in viaggio, giacche a vento di seconda o terza mano nel caso di piogge



o temperature rigide, pantaloni lunghi contro gli insetti. E poi borracce e bottiglie d’acqua a
non finire, perché con I'umidita e il sole, d’estate, il rischio di disidratarsi ¢ alto.

In un umidissimo giorno di luglio, lungo i sentieri nascosti in mezzo ai boschi, io e Luca Prestia
li ritroviamo questi oggetti: abbandonati con una certa logica (prima gli indumenti pesanti, poi
ogni cosa che possa farti identificare, per ultime le bottiglie d’acqua) dai loro proprietari prima
di gettarsi oltre I’invisibile linea del confine. E 1’affollato museo a cielo aperto che donne,
uomini, bambini c¢i hanno involontariamente lasciato sui cammini di frontiera: € il museo
diffuso della loro resistenza [FOTO].

Lesbo, o dell esistenza

Prendiamo, infine, 1’isola di Lesbo. Non propriamente un confine, ma una vera zona di
frontiera, di interposizione tra I’Europa e I’altro. Un limbo circondato dal mare e dalle navi di
Frontex. Ci siamo stati in maggio, Luca e io. Ne abbiamo attraversato alcune regioni.
Abbiamo visto il cimitero dei life jecket [FOTO], dei giubbotti di salvataggio: centinaia di
migliaia di giubbotti accatastati in un piccolo avvallamento lontano dai resort — e dagli occhi —
dei turisti, raccolti negli ultimi quattro anni lungo le coste orientali dell’isola, raggiungibili
dalla Turchia con una traversata di poche miglia. Una traversata che nel solo 2015 ha compiuto
un milione di persone, e che ancora oggi viene tentata da centinaia di migliaia di donne, uomini,
bambini in fuga da Iran, Iraq, Afghanistan, Siria.

Abbiamo visitato i locali di «Mosaik» a Metilene, dove volontari di diverse nazioni sbrigano
pratiche per famiglie, insegnano il greco e 1’inglese, organizzano laboratori e attivita per chi da
qui non se ne puo andare [FOTO]. Abbiamo visto in azione alcune delle 152 ONG provenienti
da tutto il mondo e presenti sull’isola per tentare di gestire — nella glaciale indifferenza
dell’Unione Europea — una situazione complessa, caotica, sempre sul punto di esplodere, come
ci raccontano le cronache di questi ultimi mesi.

E poi siamo stati al campo di Moria.

Del campo di Moria — il piu grande campo per richiedenti asilo di Lesbo — colpiscono molte
cose. La prima la ricorda I’ex direttore del campo Giannis Balbakakis, un ex generale
dell’esercito arrivato a Moria nel 2017 e dimessosi a meta settembre del 2019: il
sovraffollamento.*’ Sito progettato per accogliere circa 3000 persone, Moria di persone ne ha
accolte sempre almeno il doppio, quando non il triplo, come ¢ avvenuto negli ultimi mesi
autunnali. Rendendo ancora piu precaria la vita dei singoli e delle famiglie che ci vivono e
nevrotiche le condizioni di lavoro di chi cerca di farlo funzionare, tra polizia, esercito,
funzionari dell’UNHCR e dipendenti e volontari delle svariate ONG che operano al suo
interno.

La seconda ¢ la struttura. Che ricorda in tutto e per tutto una prigione, con alte mura, barriere,
recinzioni [FOTO]. Certo, dai due ingressi principali si pud entrare e si pud uscire, previ
controlli. E dalle recinzioni laterali, quelle che danno sugli accampamenti improvvisati a sud
della struttura, non ¢ difficile passare, grazie ad alcune brecce incustodite. Tuttavia I’effetto-
prigione resta. Per chi sta dentro il regime ¢ ferreo, le condizioni materiali spesso intollerabili.
Per chi sta fuori, il senso di trovarsi di fronte a un girone di dannati € netto. Se I’intera isola di
Lesbo ¢ un centro di detenzione, per le migliaia di persone che da qui non se ne possono andare,
Moria ¢ I’epitome esemplare dell’isola e delle politiche europee di controllo e militarizzazione
delle proprie frontiere.

La terza sono i campi, improvvisati, che intorno a Moria si sono moltiplicati, con 1’aggiunta di
tende e bivacchi, per dare un riparo — e un minimo di assistenza — a tutti quelli che continuano

40 Cfr. D. Howden, Behind the Razor Wire of Greece’s Notorious Refugee Camp, «The Guardian», 5 ottobre 2019.



ad arrivare e per i quali dentro la ‘prigione’ posto non ce n’¢. E se dentro le condizioni sono
dure, asfissianti, fuori il senso di precarieta diventa palpabile. Lo spazio si stratifica senza
regole, se non quelle dettate dalla sopravvivenza. Il tempo diventa una variabile impazzita,
incontrollabile. Tutto appare come una dead end: un buco nero che inghiotte vite, aspettative,
speranze. «Hope and pray», si legge su un cassonetto [FOTO]: chi I’ha scritto, avra avuto i suoi
motivi.

In questa dead end poter acquisire risorse e prospettive puo fare la differenza tra il lasciarsi
andare e 1’esistere. Nelle strutture del campo 1 volontari ci provano a offrire qualcosa che
somigli a una scuola. Ma la domanda supera 1’offerta. Ed ¢ il contenimento passivo, frustrante,
la priorita in questo campo. Non I’istruzione, non I’empowerment. Eppure I’insegnamento — a
cominciare da quello delle lingue — dovrebbe essere al centro di ogni politica di accoglienza,
anche della meno lungimirante, anche della piu emergenziale. Sia perché le lingue servirebbero
a comunicare meglio nel posto in cui ci si trova, con gli abitanti, le forze di polizia, i volontari
delle ONG, sia perch¢ offrirebbero una minima idea di futuro, e di progetto, in quella bolla di
eterno (e immobile) presente in cui i richiedenti asilo sono tenuti prigionieri. Un po’ di inglese
significa — forse — potersi spostare, poter riprendere il viaggio (se e quando te lo lasceranno
fare), poter tentare di ricominciare altrove, in un qualche altro angolo del Vecchio Continente.
Lo hanno capito quelli di Lesvos solidarity, una rete di associazioni che con donazioni private,
molto lavoro volontario € un po’ di ingegno, hanno tirato su un presidio a cento metri dai
cancelli e dalle recinzioni di Moria. In poco tempo sono riusciti a rendere accessibili alcuni
corsi di lingua a bambini, adolescenti, donne e uomini, che sono venuti qui a cercare di riempire
le loro giornate e hanno trovato un motivo in piu per resistere, un modo per aiutare sé stessi e
gli altri. Superando frustrazioni, imparando insieme, improvvisandosi persino insegnanti, se
necessario [FOTO].

Per qualche ora si smette di sopravvivere e si esiste, di nuovo, forse. E a Moria questo ¢ gia
molto, moltissimo.

Oltre il confine

Ventimiglia, Biha¢, Lesbo. Tre tappe di un percorso appena iniziato, ancora per gran parte da
compiere, tra confini e frontiere d’Europa. Non con I’ambizione di capire tutto, o con
I’arroganza di giudicare, ma con il bisogno di vedere: vedere con 1 nostri occhi e attraverso gli
obiettivi della macchina fotografica.

N¢ 10 come linguista né Luca Prestia come fotografo vogliamo proporre una rigorosa contro-
narrazione, una gnoseologia coerente, con questo percorso, con questa ricerca. Tantomeno
vogliamo eccitare facili emozioni. Semplicemente — e semplicemente, in quest’era di
superfetazione visiva, vale ‘diversamente’ — tentiamo di osservare queste border zone per
raccogliere tracce, testimonianze, segni: di luoghi e passaggi, di antropiche presenze, di
resistenze ed esistenze. Con 1 miei appunti su lingue esposte, scritte e parlate, io tento di
interrogarmi sulla compresenza dei codici, sul modo in cui le parole modificano il paesaggio,
sui bisogni e le competenze dei parlanti. Con la sua fotografia desaturata, dove la sottrazione e
la selezione attenta si fanno scelta narrativa, Luca evita 1’effetto drammatico a tinte forti, che
susciti pieta o risentimento. Scegliendo un approccio meno emozionale e piu logico — e quindi
piu politico — cerchiamo invece entrambi, insieme, sinergicamente, di restituire tagli e dettagli
che altrimenti andrebbero persi, dimenticati, offuscati dal roboante spettacolo del confine. O
che al contrario, ma con lo stesso risultato, sarebbero soffocati dalla regola del silenzio secondo
la quale meno le border zone si conoscono, meno — agli occhi dell’opinione pubblica — esistono
e vale la pena di raccontarle, e con esse I’umanita delle persone che le affollano.



Ecco allora i paesaggi de-spettacolarizzati, anti-cliché, privi dell’effetto cartolina. Ecco allora
la scelta di pochi ritratti, mai rubati e mai strazianti, vittimizzanti. Nessuna rabbia esplicita,
ribelle, di cui aver paura, in quei ritratti. Nessun eroe o antieroe: nessun duello tra buoni e
cattivi. Nessuna facile catarsi per noi, che osserviamo. Soltanto la materialita dei luoghi, in
cerca di una loro geografia. Soltanto 1’autonomia dei corpi, in cerca di una loro traiettoria.
Soltanto I’urgenza e la presenza dei segni, la costellazione dei linguaggi che si ibridano, che si
sovrappongono.

Tutto appare frammentario, incompleto. Ed ¢ forse per questo che non possiamo che ricorrere
alla sineddoche: riprendere una parte per significare il tutto, un oggetto per la storia che
potrebbe evocare, una schiena un piede o un braccio per la persona cui appartengono, un segno
linguistico che rimanda a un insieme di messaggi e repertori, un dettaglio che riporta a un
intero. Perché I’atto di vedere, il tentativo di interpretare, possono essere solo parziali, per noi
che osserviamo dall’esterno. A maggior ragione in zone tanto complesse e stratificate
(storicamente e socialmente) come Ventimiglia, Biha¢, Lesbo: dove i frammenti (piu della
totalitd) e le singolarita (piu della massa) sono gli unici strumenti che abbiamo per dare il senso
dell’articolazione della realta e della pluralita di soggetti (e soggettivitd) che vivono sul
confine, al confine, malgrado il confine. Quell’articolazione, quella pluralita cui noi — che non
esperiamo sulla nostra pelle guei confini — possiamo soltanto affacciarci: con umile sguardo,
possibilmente.

Il nostro sguardo... Una schiena, un piede, un paio di vecchie scarpe abbandonate [FOTO]; e
poi ancora un documento di cui disfarsi, un gesto con cui affrancarsi, una scritta con cui
intendersi, un piccolo segno con cui rendersi presenti, in quelle border zone ci rimandano, per
difetto, alle fatiche, alle asprezze, alle frustrazioni del viaggiare. O cosi immaginiamo. Ma il
nostro sguardo ¢ parziale, la nostra immaginazione viziata. E vorremmo — dovremmo! — sapere
a chi appartengono o sono appartenuti quegli oggetti, quei piedi, quelle braccia. Quei segni.
Solo cosi, restituendo all’autonomia dei corpi e delle loro storie quei frammenti, non
rischieremmo di rimanere intrappolati nella forbice tra estetismo e finzione, tra pietismo e
rifiuto. Solo cosi non rischieremmo di consumare 1’immagine come un nostro prodotto, il dato
linguistico come una nostra interpretazione.

Dovremmo — dobbiamo! — invece aprire gli occhi, e tenerli bene aperti. Dovremmo — questo
cerchiamo di fare Luca e 10, con Beyond the border — essere capaci di metterci in ascolto, senza
preconcetti e senza tesi, di quei luoghi (e di queste fotografie), e quindi di interrogare noi stessi,
il nostro stesso atto di vedere, la nostra stessa posizione (di forza) come produttori-
consumatori-spettatori.

Dobbiamo sentirci scomodi in questo nostro lavoro, in questa nostra mostra fotografica, in
questo nostro progetto in fieri. Come se osservassimo sempre per la prima volta qualcosa cui
non abbiamo mai fatto veramente caso, qualcuno su cui non ci siamo mai veramente soffermati,
situazioni che non abbiamo ancora avuto modo e tempo di digerire, di consumare. Perché
quelle storie non le conosciamo veramente, € quindi non ci appartengono. Appartengono infatti
alle persone che le vivono, che ne hanno fatto esperienza, che non dipendono dalla nostra
narrazione per essere protagonisti delle loro storie.

Quelle vite sono: non hanno bisogno di noi e del nostro permesso per essere, per esserci. Che
ci piaccia o no. Che ci piacciano o no.

Il limbo delle border zone diventa, allora, anche il nostro limbo di spettatori. Dove il giudizio,
la mercificazione, il nostro linguaggio vengono sospesi. C’¢ cosi tanto ‘non detto’ in queste
immagini, in questa nostra scelta di materiali da esporre. E c’¢ ancora cosi tanto da sapere, da
studiare, da imparare su quella babele di segni disseminati lungo le zone di frontiera, le linee
di confine: su quella stratificazione di informazioni, di lessici, di prassi linguistiche. Si chiama
in gergo sociolinguistic landscaping, paesaggio sociolinguistico, la disciplina che analizza



questo tipo di tracce.*! Ma qui la teoria fa solo da sfondo. Perché ci interessa prima di tutto la
pratica dell’esserci, del ritrovarci spaesati in una foresta di simboli tutta da interrogare. Alla
ricerca non della cesura che il confine provoca o evoca, ma dell’apertura che il segno porta con
sé.

«Hope», speranza, recita il cartello sulla recinzione che separa 1’Italia dalla Francia, sui colli
di Ventimiglia. [FOTO: ] C’¢ cosi tanta speranza, ancora, per chi cerca di attraversare una
frontiera, di varcare un confine. E c’¢ speranza anche per noi, qui e adesso. nella possibilita di
attraversare barriere mentali anche nostre, di interrogarci sulla parzialita dei nostri approcci e
dei nostri sguardi, sui limiti di cio che facciamo e sulle aperture di cui tutti avremmo bisogno.
Non solo come ricercatori, intendo, ma come cittadini, testimoni, militanti. O forse solo come
persone. Come persone che stanno, e che guardano, oltre i confini.

Federico Faloppa
Reading — ottobre 2019

41 Cfr. per un’introduzione J. Blommaert, Ethnography, Superdiversity, and Linguistic Landscapes, Multilingual
Matters, Bristo-Buffalo-Toronto 2013.



