
Beyond the border. Segni di passaggi 
attraverso i confini d’Europa 
Book or Report Section 

Accepted Version 

Faloppa, F. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1058-6768 
(2019) Beyond the border. Segni di passaggi attraverso i 
confini d’Europa. In: Prestia, L. and Faloppa, F. (eds.) Beyond 
the border. Segni di passaggi attraverso i confini d’Europa. 
Fondazione Nuto Revelli, Cuneo, Italy, pp. 12-29. ISBN 
9788890292439 Available at https://reading-pure-test.eprints-
hosting.org/87443/ 

It is advisable to refer to the publisher’s version if you intend to cite from the 
work.  See Guidance on citing  .

Publisher: Fondazione Nuto Revelli 

All outputs in CentAUR are protected by Intellectual Property Rights law, 
including copyright law. Copyright and IPR is retained by the creators or other 
copyright holders. Terms and conditions for use of this material are defined in 
the End User Agreement  . 

www.reading.ac.uk/centaur   

http://centaur.reading.ac.uk/71187/10/CentAUR%20citing%20guide.pdf
http://www.reading.ac.uk/centaur
http://centaur.reading.ac.uk/licence


CentAUR 

Central Archive at the University of Reading 
Reading’s research outputs online



Beyond the border. Segni di passaggi attraverso i confini d’Europa1 

 

«Che cosa vedremmo se il confine lo 

guardassimo stando dall’altra parte?» 

(Shahram Khosravi, Io sono confine) 

 

 

Attraverso lo specchio 

 

Che cosa so io, del confine? Io, cittadino italiano bianco, di mezza età, di classe media, con 

passaporto riconosciuto da quasi tutti i Paesi del mondo: un passaporto che occupa il terzo 

posto nel Global Password Power Rank,2 la classifica che rivela quali sono i documenti di 

identità che permettono la maggiore mobilità al mondo? Io, che spesso neppure mi rendo conto 

di averlo oltrepassato, un confine? Perché per me il confine neppure esiste, se viaggio 

all’interno dell’Unione Europea. O, dove esiste, è una semplice incombenza da sbrigare: un 

controllo da subire, una coda da smaltire, un timbro da attendere. E se va male, qualche 

domanda a cui (pigramente) rispondere... 

Tutto cambierebbe, però, se non fossi un cittadino italiano bianco, di mezza età, di classe media. 

E se invece – volendo spostarmi, viaggiare fuori dal mio Paese – venissi dal Gambia, dal Mali, 

dalla Somalia, dal Pakistan, dall’Afghanistan. In questo caso, per me i confini esisterebbero.3 

Eccome. E quasi ovunque sarebbero invalicabili. Segnati da controlli interminabili, barriere, 

muri lungo i quali il mio passaporto non varrebbe neanche la carta su cui è stato stampato. 

Perché, come ricorda Igiaba Scego,4 quando si viaggia la prima forma di apartheid, di 

discriminazione, di ipocrisia nel campo dei diritti umani, comincia proprio dal passaporto: 

senza un vero motivo, che non sia l’arbitrio dei Paesi più forti, ne esistono di serie A, B, C... Z. 

Quasi mai purtroppo ce ne rendiamo conto, quando parliamo di confini. Non ne abbiamo 

bisogno. 

 

 

Il limite, la soglia 

                                                           
1 Beyond the border. Segni di passaggi attraverso i confini d’Europa è un progetto di lungo periodo iniziato nel 

2017 e la cui prima fase è stata presentata in forma di mostra fotografica a Palazzo S. Croce di Cuneo nel 

novembre-dicembre 2019. Con questo progetto, il fotografo Luca Prestia e io tentiamo di raccontare i confini 

d’Europa attraverso una chiave di lettura finora inusuale: quella della stratificazione di oggetti e segni 

(linguistici) nei luoghi del passaggio. Nel 2020 il progetto si arricchirà di altri materiali provenienti da altri 

confini, nella speranza di poter offrire - di quei luoghi e delle persone che li attraversano - un racconto 

alternativo a quello spettacolarizzato o pietistico troppo spesso proposto, come unico punto di vista, dai media in 

Italia e in Europa. 

2 Cfr. Passport Index [www.passportindex.org/byRank.php].  
3 Cfr.  É. Balibar, «Qu’est-ce qu’une frontière?», in M.-C. Caloz-Tschopp, A. Clevenot et M.-P. Tschopp (dir.), 

Asile, Violence, Exclusion en Europe, Section des Sciences de l'Éducation, Université de Genève et Groupe de 

Genève, Genève 1994, pp. 335-343: «Pour un riche d'un pays riche, tendanciellement cosmopolite (et dont le 

passeport signifie de plus en plus, non pas une simple appartenance nationale, une protection et un droit de 

citoyenneté, mais un surcroît de droits, en particulier un droit mondial de circulation sans entraves), la frontière 

est devenue une formalité d'embarquement, un point de reconnaissance symbolique de son statut social qui se 

franchit au pas de course. Pour un pauvre d'un pays pauvre, la frontière est tendanciellement tout autre chose : 

non seulement c'est un obstacle très difficile à franchir, mais c'est un lieu où l'on revient sans cesse se heurter, 

que l'on passe et repasse au gré d'expulsions et de regroupements familiaux, dans lequel finalement on 

séjourne». 

4 I. Scego, La disuguaglianza nel mondo è anche tra i passaporti, «L’Espresso», 11 luglio 2019. 



 

Così come non abbiamo bisogno di soffermarci sui termini e sui concetti che ascoltiamo, 

usiamo, cui facciamo riferimento, quando parliamo di confini. Uno vale l’altro. Eppure... 

Confine viene dal latino confinis, «confinante», a sua volta da cum, con, e finis, limite, fine di 

un territorio.5 Era anticamente segnato da una pietra, il terminus, da cui l’italiano termine, che 

delimitava un terreno: un segno riconosciuto da entrambi i proprietari dei terreni confinanti, 

avente valore giuridico, e quindi limite (dal latino limes, limĭtis, linea terminale di un terreno)6 

di una proprietà. Ma il concetto aveva ereditato dalla cultura greca anche aspetti meno 

materiali. Horos, in greco, era la separazione dei terreni (e le pietre che li dividono) ma era 

anche la divaricazione originaria tra Cielo e Terra a partire dal Caos primigenio, dalla primitiva 

voragine in cui tutto era indistinto, secondo la grande visione offerta dalla Teogonia di Esiodo.7 

Senza la definizione di quel limite, nulla sarebbe stato creato, nulla avrebbe avuto un nome e 

un’identità riconoscibili.  

Il confine era l’elemento ordinatore del mondo ma anche lo strumento che l’essere umano si 

era dato per addomesticare proprio il desiderio dell’ignoto, e la vertigine dell’infinito (in greco 

non a caso tò apeiron, «il senza confine»),8 perfettamente espressa dal mito della fondazione 

di Finisterre, confine ultimo e invalicabile delle terre note.9 Il confine esisteva proprio per 

essere valicato, come ci raccontano i poemi omerici, le Metamorfosi di Apuleio o le leggende 

arturiane, e come ci ricorda Dante col suo Ulisse (Inferno, Canto XXV, vv. 100-142), 

condannato sì a essere avvolto nelle fiamme eterne nel girone dei «consiglieri fraudolenti» per 

aver ordito l’inganno del cavallo di Troia, ma anche esaltato dai versi immortali del Poeta per 

aver intrapreso il «folle volo» oltre le Colonne d’Ercole: per aver avuto la presunzione e il 

coraggio di oltrepassarlo, quel confine, per «seguir vertute e canoscenza».  

Non solo limes, quindi, il confine: anche limen, soglia, ingresso, passaggio. Ben segnato ma 

anche aperto, che porta in sé l’idea tanto del limite quanto del passaggio come tramite tra dentro 

e fuori, tra noto e ignoto. Una linea che separa e allo stesso tempo unisce. Ed è per questo che 

si è avvertito il bisogno di fabbricarli, i confini, quando non si presentavano come naturali. 

Come hanno fatto gli Stati europei con il trattato di Westfalia con cui nel 1648 – per porre fine 

alla Guerra dei Trent’anni, e seguendo il principio dell’utile e razionale hobbesiano – si 

spartirono nettamente il continente tra regni cattolici e regni protestanti, ponendo le basi 

concettuali e giuridiche della sovranità statale moderna, degli Stati-nazione.10 Di un ordine 

nazionale spacciato per naturale. 

 

 

Vecchie e nuove frontiere 

 

Frontiera è invece un termine di origine militare, derivato da frons, frontis, ciò che sta di fronte, 

l’esercito con cui ci si confronta e ci si scontra.11 Ma proprio perché termine militare, delinea 

una zona, più che un confine. Non è limite o soglia: è terreno di scontro, interposto tra un potere 

e l’altro, tra un esercito e l’altro. Con questa accezione ha assunto, nel tempo, significati 

metaforici per evidenziare lo slancio e il desiderio di attraversare quella terra nullius, di 

spingersi oltre per conquistare nuovi spazi, strappandoli a qualcuno o a qualcosa (l’ignoto): la 

                                                           
5 Cfr. www.treccani.it, s.v. Confine. 
6 Cfr. www.treccani.it, s.v. Limite. 
7 Per il concetto di horos, cfr. G. Semeraro, Le origini della cultura europea. Basi semitiche delle lingue 

indoeuropee, vol. II, Olschki, Firenze 1994, p. 212. 

8 Cfr. Id., L’infinito: un equivoco millenario, Mondadori, Milano 2001, pp. 43-51. 

9 Cfr. J.-P. Vernant, La morte negli occhi. Figure dell’altro nell’antica Grecia, il Mulino, Bologna 1994.  

10 «The Guardian»,  5 ottobre 2019.  

11 Cfr. www.treccani.it, s.v. Frontiera. 



frontiera del West, quei territori dell’America settentrionale non ancora conquistati dai coloni 

(e da prendere con la forza a chi già li abitava), o la «nuova frontiera» evocata da John 

Fitzgerald Kennedy al principio degli anni Sessanta, quella «delle occasioni e dei pericoli 

sconosciuti, delle speranze irrealizzate e delle minacce non messe in atto».12 E quella della 

conquista spaziale, come ricorda anche il motto della serie televisiva Star Trek («Spazio, ultima 

frontiera»), lanciata con successo non a caso a partire dal 1966. La frontiera è sguardo che si 

spinge oltre il confine: la frontiera – ci ha ricordato Alessandro Leogrande – è sempre «un 

varco che si apre».13 

In questa dialettica tra scontro e incontro, tra cesura e passaggio, tra dentro e fuori, tra limite e 

possibilità, i significati di confine e frontiera spesso si sovrappongono, almeno nel linguaggio 

comune. Molti di noi appartengono alla generazione cresciuta con Giochi senza frontiere, la 

competizione voluta fortemente da Charles de Gaulle nel 1965, poi svoltasi e trasmessa fino 

agli anni Ottanta. Pensata per far incontrare, nel confronto non agonistico, i Paesi fondatori 

della Comunità Europea, diffuse a suo modo – ludicamente – il messaggio dell’utopia 

comunitaria nelle case di mezzo continente. Un’utopia oscurata dalla Guerra Fredda, ma ben 

radicata nell’immaginario delle nuove generazioni. Che pensarono, di lì a pochi anni, con la 

caduta del Muro di Berlino, di vederla finalmente realizzata: che con il crollo del muro per 

antonomasia, confini e frontiere sarebbero diventati, in Europa, un residuo del «secolo breve», 

che la globalizzazione - come predicò il guru giapponese del management Kenichi Ohmae nel 

suo The borderless workd (1990) ci avrebbe reso tutti più liberi.14 

Ma fu solo un abbaglio: bastarono una manciata di anni, con la guerra nella ex Jugoslavia, per 

farci capire che ci stavamo sbagliando, che quel processo non era affatto irreversibile. E infatti. 

A metà degli anni Duemila, ricorda Michel Foucher ne L’obsession des frontiéres, «il 

continente europeo e i suoi margini euroasiatici conta[vano] 26.651 km di frontiere in più 

[rispetto al 1989], di cui circa 2800 nella sola ex Jugoslavia. A questa cifra occorre oggi 

aggiungere quelle relative a frontiere non ufficiali (Kosovo), informali (all’interno della 

Federazione bosniaca, per esempio) e non universalmente riconosciute (Moldavia, Georgia, 

Ucraina ecc.)».15  

Secondo il calcolo di Foucher, per ogni chilometro di Muro di Berlino abbattuto vennero 

costruiti in Europa, nei diciassette anni seguenti, 172 chilometri di nuovi confini ufficiali. Senza 

contare i muri che, negli anni Duemila, avrebbero segnato il globo dal Messico all’Asia, da 

Israele al Sud America come cicatrici profonde, difficilmente rimarginabili. «Viviamo in 

un’epoca di trionfo dei confini – ha scritto Shahram Khosravi in Io sono confine – l’era del loro 

feticismo».16  

 

  

Lo spettacolo del confine 

 

Sui motivi di questo ‘feticistico’ revival di confini e frontiere (di border, per usare un termine 

inglese che in certa misura li include entrambi) si è discusso molto. La causa è la recrudescenza 

                                                           
12 Cfr. The New Frontier Speech, 15 luglio 1960 [www.jfklibrary.org] e J.F. Kennedy, La nuova frontiera, 

Donzelli, Roma 2009. 
13 A. Leogrande, La frontiera, Feltrinelli, Milano 2015, pp. 41 sgg. 
14 K. Ohmae, The borderless world. Power and strategy in the interlinked economy, Harper and Collins, New 

York 1990. 

15 M. Foucer, L’obsession de frontiéres, Perrin, Paris 2007, pp. 115-16. Cfr. anche R. Debray Elogio delle 

frontiere, ADD, Torino 2010. 

16 S. Khosravi, Io sono confine, elèuthera, Milano 2010, p. 20. 



dei nazionalismi, si è detto. O forse l’infrazione di trattati e convenzioni internazionali, che 

impone verifiche e controlli. O ancora l’insorgenza di motivi sovranazionali che mettono in 

crisi gli assetti nazionali. È l’ipotesi di Wendy Brown: «La migrazione, il contrabbando, 

l’illegalità, il terrorismo o anche gli obiettivi politici che i muri intendono bloccare raramente 

sono sponsorizzati o, in genere, sollecitati da interessi nazionali. Si configurano piuttosto al di 

fuori delle convenzioni dell’ordine internazionale vestfaliano, per il quale gli attori politici 

preminenti sono gli Stati-nazione sovrani. Si presentano dunque come segni di un mondo 

postvestfaliano.»17 

A voler prendere per buona questa ipotesi, confini e frontiere servirebbero cosi per ricondurre 

ai singoli quadri legislativi nazionali fenomeni transnazionali per loro natura, come il 

movimento delle persone. Che, proprio dal revival e dall’irrigidimento dei confini, e dalla 

creazione di nuove frontiere, vedrebbero cambiare radicalmente il loro status: da soggetti 

naturalmente mobili a oggetti giuridicamente illegali. Senza l’enfasi sul controllo di confine, 

nessun ordinamento giuridico potrebbe infatti definire illegali le migrazioni (e le persone che 

migrano), le quali – suggerisce Giorgio Agamben – nel sistema degli Stati-nazione diventano 

un elemento inquietante proprio perché «spezzando l’identità tra uomo e cittadino, tra natività 

e nazionalità, mettono in crisi la finzione originaria della sovranità».18  

Ma se le misure legislative che legittimano questa finzione e rendono illegale il movimento 

sono per gran parte invisibili, il processo di «illegalizzazione» sancito dal controllo di confine 

– scrive Nicholas De Genova – è tanto più efficace quanto più è reso visibile, anzi «iper-

visibilizzato», dai media. Perché può essere tanto più compreso e giustificato quanto più viene 

messo in scena, per mezzo di una illusoria «funzione teatrale».19  

È, scrive De Genova, «lo spettacolo delle procedure [enforcement] al border, con cui l’illegalità 

del migrante è resa spettacolarmente visibile. Lo spettacolo del border costruisce una scena 

tutta giocata sull’esclusione, nella quale i presunti non richiesti [unwanted] o non desiderati – 

e in ogni caso non qualificati e quelli privi di diritti – devono essere fermati, dalla quale devono 

essere tenuti fuori e rispediti indietro. Allo stesso tempo il border sembra dimostrare, validare 

e legittimare la... naturalezza e la supposta necessità di questa esclusione».20 

È con questa spettacolarizzazione che ci accorgiamo, quindi, non solo che i confini esistono, 

ma che esiste un dentro e un fuori, un diritto a entrare e un diritto a escludere, una difesa e 

un’aggressione da cui difendersi. Non è un caso che questo spettacolo abbia trovato il suo 

linguaggio nelle metafore belliche cui i media ci hanno abituato («La battaglia dei migranti», 

«Migranti: assalto al muro», «Profughi, guerra alle frontiere», «Battaglia sul confine dei 

disperati» ecc.),21 il suo lessico – anche iconografico – di (indifferente) massificazione e 

spersonalizzazione di chi «assale» e di (tranquillizzante) riconoscibilità di chi respinge 

l’assalto, i suoi frame – verbali e visivi22 – deumanizzanti e oggettificanti (una vera e propria 

«strategia dell’oggettificazione», per dirla con Van Leeuwen)23 e di un potere che si deve (far) 

                                                           
17 W. Brown, Stati murati, sovranità in declino, Laterza, Roma-Bari 2013, pp.14-15. 

18 Cfr. G. Agamben, We Refugees, «Symposium», 49 (2), 1995, pp. 114-19. Cfr. anche S. Mezzadra, B.Neilson, 

Confini e frontiere, il Mulino, Bologna 2014. 

19 Cfr. W. Brown, Stati murati, sovranità in declino cit., p. 13. 

20 Cfr. N. De Genova, Spectacles of Migrant ‘Illegality’: The Scene of Exclusion, the Obscene of Inclusion, 

«Ethnic and Racial Studies», 36 (7), 2013, pp. 1180-98 (traduzione mia). Vedi anche Id. (edited by), The Borders 

of «Europe». Autonomy of Migration, Tactics of Bordering, Duke University Press, Durham and London 2017. 

21 Cfr. rispettivamente le prime pagine di «Il Secolo XIX», «la Repubblica», «Il Gazzettino» e «La Stampa», 1 

marzo 2016. 

22 M. Martínez Lirola, Linguistic and Visual Strategies for Portraying Immigrants as People Deprived of Human 

Rights, «Journal of Social Semiotics», volume 27 (2017), pp. 21-38. 
23 Cfr. T. van Leeuwen, Discourse and Practice: New Tools for Critical Discourse Analysis, Oxford University 

Press, New York 2008. Vedi anche Id., Visual Racism, in The Semiotics of Racism. Approaches in Critical 

Discourse Analysis, edited by M. Reisigl and R. Wodak, Passagen Verlag, Wien 2000, pp. 333-50.  

https://www.tandfonline.com/author/Martínez+Lirola,+María


riconoscere, attraverso una presenza militare con legittima delega alla violenza che deve fare 

da deterrente per chi vuole entrare, e dare sicurezza a chi è già dentro.  

 

 

 

I confini indicibili 

 

Il confine come campo di battaglia e la violenza come un suo naturale esito. Il tutto 

confezionato come prodotto di consumo, come spettacolo ipermediatizzato ad usum plebis. Ci 

sono però anche confini e frontiere di cui è meglio tacere, che non si devono né si possono 

vedere. Sono i confini indicibili dei virtual border, «qualcosa la cui sorveglianza si effettua 

quanto più possibile a distanza: verso l’esterno con campi, deportazioni, centri di detenzione, 

verso l’interno in aeroporti, zone di transito, stazioni, autostrade».24 Sono le frontiere 

delocalizzate o esternalizzate (outsorced, per usare il freddo gergo burocratico delle agenzie 

internazionali). In Europa, risalgono almeno all’inizio degli anni Duemila, a seguito della 

cosiddetta Politica europea di vicinato con cui, con ingenti fondi europei, vennero creati centri 

di controllo della mobilità dislocati fuori dall’Unione, come per esempio il centro di Chisinau, 

in Moldavia, creato nel 2005. Ma il progetto di delocalizzazione era già nell’aria da tempo, 

almeno dagli anni Novanta, e sarebbe presto diventato una prassi: «lo spostamento dei controlli 

ben al di là delle frontiere geografiche si è reso... più concreto – ricorda Luca Rastello nel suo 

fondamentale La frontiera addosso – a partire da un regolamento europeo del 2004, e dai 

successivi accordi con Libia, Algeria, Ucraina, Turchia e Paesi dell’Africa subsahariana».25 

Non si trattava solo di spostare le frontiere fuori dall’Europa e di rendere i migranti sempre più 

invisibili ai cittadini europei (lontano dagli occhi...), ma anche di rendere difficile il 

monitoraggio di ciò che avveniva in termini di negazione di diritti umani e di abusi, e di 

diminuire la trasparenza e la possibilità di verifica da parte di organizzazioni non governative 

e organismi indipendenti.  

Si trattava, anche, di violare leggi internazionali senza essere visti, senza che se ne dovesse 

parlare. Come avvenne con le operazioni Hera I, II e III (2006-2010), svoltesi in acque 

territoriali senegalesi e mauritane da parte della marina spagnola coadiuvata da alcune marine 

europee (Francia, Italia, Portogallo), per impedire l’arrivo alle Isole Canarie di persone 

provenienti da Senegal e Mauritania. Furono un caso da manuale, le operazioni Hera: migliaia 

di persone vennero intercettate prima ancora di giungere in acque internazionali e indotte a 

ritornare da dove erano venute senza alcuna preventiva identificazione o valutazione del loro 

status giuridico. Il tutto secondo pratiche illegittime, con un atto di forza tanto illegale quanto 

ferocemente efficace da parte delle marine europee in acque extraterritoriali, perché a parte la 

Spagna nessuno degli Stati che partecipò alle manovre aveva siglato accordi bilaterali con 

Senegal e Mauritania, e sarebbe quindi potuto intervenire.26 Poi vennero gli accordi di 

Khartoum del 2014, il Summit di Malta del 2015, gli accordi bilaterali tra Italia, Niger e 

Gambia del 2016 e il cosiddetto Migration compact. Fino agli accordi tra UE e Turchia del 

2017, o all’invio di 900 militari italiani in Niger, o ai vergognosi accordi tra il governo italiano 

e le milizie libiche siglati dal Governo Gentiloni e rinnovati dall’attuale governo. I controlli in 

                                                           
24 L. Rastello, La frontiera addosso. Così si deportano i diritti umani, Laterza, Roma-Bari 2010, pp. 89-90. 

25 Cfr. ivi, p. 91. 

26 S. Trevisanut, L’Europa e l’immigrazione clandestina via mare. Frontex e diritto internazionale, «Il diritto 

dell’Unione Europea», 13 (2), 2008, pp. 367-88. Cfr. anche Amnesty International, Mauritania: «Noboby Wants 

to have Anything with Us». Arrests and Collective Expulsions of Migrants Denied to Entry to Europe, 1 July 2008 

[www.amnesty.org/download/Documents/AFR380012008ENGLISH.pdf]. Per un quadro più generale, cfr. F. 

Vassallo Paleologo, Diritti sotto sequestro. Dall’emergenza umanitaria allo stato di eccezione, Aracne, Roma 

2012. 



casa d’altri – con o senza delega ad altre forze di polizia – e l’esternalizzazione dei confini 

divennero una prassi, da minimizzare e nascondere quanto più possibile. Le persone che si 

spostavano non sarebbero più state considerate come portatrici di un diritto universale (il diritto 

all’asilo, per esempio), ma come una minaccia da fermare molto prima che si affacci al Vecchio 

Continente grazie a nuove frontiere esterne (Africa sahariana, Libia, Turchia, Marocco, 

Moldavia e, come vedremo, Bosnia) fortemente militarizzate, sulle quali far convergere inoltre 

l’industria miliardaria della border security europea: un altro indicibile aspetto del confine, dei 

confini. 

 

 

I confini invisibili 

 

Vi sono poi i tanti confini invisibili. Di cui poco si parla nei media italiani perché meno 

facilmente schematizzabili, difficilmente visualizzabili. Ma altrettanto reali, profondi, violenti. 

Sono i confini delle migrazioni interne (in Europa come negli Stati Uniti, in Cina  nel continente 

africano), che sono poi quelle che contano il maggior numero di profughi, o Internally 

Displaced People, in un rapporto di 6 a 10 (58%) rispetto al numero di tutte le persone costrette 

a spostarsi (forcibly displaced: nel 2018 circa 71 milioni di persone in totale nel mondo, 

secondo UNHCR).27 Sono i confini tra migranti di antico o di recente insediamento, i confini 

generazionali, i confini sociali tra classi medie istruite urbane e sottoproletariato delle 

campagne, i confini etno-linguistici, i confini religiosi.28 Senza contare i confini culturali 

profondi: non solo sul piano della cultura materiale (abitudini, abbigliamento, cibo) ma anche 

sul piano di topoi di lunga durata. Penso agli stereotipi che viziano la lettura delle cose. Quelli 

capaci, secondo Aminata Traoré, di «stuprare l’immaginario» di intere comunità.29 Sono 

confini solidi, estremamente resistenti. Come per esempio lo stereotipo del migrante 

contagioso, che porta le malattie, e che quindi va respinto o isolato dal corpo sano della società. 

Uno stereotipo che si basa anche sull’ignoranza medico-scientifica di gran parte dell’opinione 

pubblica italiana – e per questo facile preda di certa carta stampata («Torna il colera a Napoli. 

Lo hanno portato gli immigrati», «Dopo la miseria portano le malattie», «Ecco la malaria degli 

immigrati»)30 – ma che ha radici profonde e, perciò, difficili da estirpare.31 È d’altronde sulla 

distinzione tra puro e impuro, ci ha insegnato l’antropologa Mary Douglas in Purezza e 

pericolo, che si regge il meccanismo per preservare società strutturalmente restie alle 

contaminazioni.32 

Confini invisibili vengono tracciati per mezzo dei corpi (contaminati, infetti, reietti) dei 

migranti.33 E confini invisibili li attraversano, quei corpi. Sono confini difficili da gestire 

quanto quelli visibili – sostiene ancora Shahram Khosravi – ma infliggono ferite altrettanto 

reali: «Forse la sofferenza che causano sarà meno acuta di quella fisica, ma dura più a lungo. 

Durante la mia marcia notturna sulle montagne tra Iran e Afghanistan, stravolto dalla paura e 

                                                           
27 UNHCR, Global Trends. Forced Displacement in 2018 

[www.unhcr.org/statistics/unhcrstats/5d08d7ee7/unhcr-global-trends-2018.html].  
28 Cfr. Graziano, Frontiere cit., pp. 69 sgg. 

29 A.D. Traoré, L’immaginario negato, trad. di A. Mancini, Ponte alle Grazie, Firenze 2002. 

30 Cfr. rispettivamente le prime pagine di «Libero», 4 ottobre 2018; «Libero», 6 settembre 2017; «Il Tempo», 6 

settembre 2017. 

31 Cfr. anche F. Faloppa, Le calunnie etniche, in L. Cavalli Sforza (a cura di), La Cultura italiana, 8 voll., II. 

Lingue e linguaggi, UTET, Torino 2009, pp. 512-87. 

32 M. Douglas, Purezza e pericolo. Un‘analisi dei concetti di contaminazione e tabù, il Mulino, Bologna 2014 

(prima ed. inglese 1966). 
33 Cfr. anche E. Haddad, Danger Happens at the Border, in P. Kumar Rajaram, C. Grundy-Warr (eds.), 

Borderscapes: Hidden Geographies and Politics and Territory's Edge, University of Minnesota Press, 

Minneapolis, 2007, pp. 119–136.  



dalla stanchezza, mi lamentavo con Homayoun, chiedendo quando saremmo arrivati alla 

frontiera. Ogni volta lui rispondeva: “è dietro la prossima cima”. Ma poi ce n’era un'altra e 

un’altra ancora. E tuttavia alla fine raggiungemmo davvero la frontiera. Un confine invisibile, 

invece, resta sempre fuori dalla tua portata. Ti sembra di vederlo, di toccarlo, o più esattamente 

è lui a toccare te, ma proprio quando pensi di riuscire ad afferrarlo, ti sfugge tra le dita».34  

È il confine (o meglio, lo «sguardo di confine»), ci racconta chi l’ha vissuto, «che condanna 

gli immigrati a un’estraneità che dura per generazioni».35 Quello del colore della pelle che ti 

porti addosso, che ti rende «invisibile» (come raccontò già un secolo fa Ralph Ellison nel suo 

Invisible man) o troppo visibile, quello che ti tipizza stigmatizzandoti, quello che non ti molla 

neppure quando pensi di essere arrivato, di avercela fatta a passare dall’altra parte.   

 

 

I confini porosi 

 

Confine-corpo. E confine impresso sul corpo. Ma anche confine come luogo di interazione di 

corpi: tra corpi e corpi, tra corpi e oggetti, tra corpi e luoghi, tra corpi e linguaggi. Tra luoghi e 

linguaggi. Il border non soltanto come zona ad escludendum: di respingimento, sopraffazione, 

illegalizzazione, ma anche come zona di necessità, trasformazione, nuda esperienza. Come 

spazio negato ma esperito, dell’impedire e del resistere. Un terreno di angosciosa attesa e di 

accesa speranza, di profonda frustrazione e di istintiva resilienza, di estenuante noia e di fragile 

eccitazione. Di silenzio insopportabile e di necessaria comunicazione. Di scontro ma anche di 

negoziato, mediazione, incontro. Di sovrapposizione e stratificazione di segni. È il confine 

«predicato aperto», che – sostengono Giudice e Giubilaro – «si espande e si contrae, funziona 

in modo diverso a seconda di chi lo attraversa, dando vita a molteplici forme di resistenza, 

sfide, rivendicazioni. È il confine franto, permeabile, poroso. È il borderscape che non può 

essere immobile, perché zona di molteplici attori, e molteplici corpi, ognuno con la propria 

storia addosso, la propria esperienza di solidarietà, il proprio discorso».36 Un luogo dove ogni 

attore sfida, col proprio corpo, la finitezza e la stabilità della rappresentazione. Dove ogni 

giorno ‘migranti’, ‘richiedenti asilo’, ‘rifugiati’ - persone - alterano con la loro nuda presenza, 

la loro nuda parola, lo spazio e la sua rigida gestione. Ridisegnandolo insieme a chi già c’era, 

a chi è lì con o per loro, a chi ancora poi lo attraverserà. 

È il borderscape, il confine che ci obbliga a interrogarci, a uscire da narrazioni 

monodimensionali, a variare i punti di vista: a rivedere i lessici e i concetti, a far precedere 

l’esperienza al metodo.37 Il confine che ci obbliga a esserci, fisicamente, seppur da una 

posizione privilegiata. E che ci obbliga a camminare, toccare, annusare. Parlare, ascoltare, 

guardare.  

È il ‘confine’ somma di confini «polisemici» ed «eterogenei».38 Ognuno col suo carattere di 

costruzione o finzione che però non lo rendono meno effettivo. Ognuno con la sua complessità, 

                                                           
34 S. Koshravi, Io sono confine cit., pp. 134-35. 

35 Cfr. ivi. 

36 C. Giudice,  C. Giubilaro, Re-Imagining the Border: Border Art as a Space of Critical Imagination and Creative 

Resistance, «Geopolitics», 20 (1), 2015, pp. 79-94 (in particolate p. 81, traduzione mia). 
37 Sul concetto di borderscape, e sulle sue declinazioni, cfr. P. Kumar Rajaram, C. Grundy-Warr (eds.), 

Borderscapes cit.; E. Dell’Agnese, A.-L. Amilhat-Szary, Borderscapes: From Border Landscapes to Border 

Aesthetics, «Geopolitics», 20 (1), 2015, pp. 4-13; C. Brambilla, Il confine come boderscape, «Rivista di Storia 

delle Idee» 4 (2), 2015 pp. 5-9. 
38 Cfr. É. Balibar, «Qu’est-ce qu’une frontière?», in M.-C. Caloz-Tschopp, A. Clevenot et M.-P. Tschopp (dir.), 

Asile, Violence, Exclusion en Europe, Genève, Section des Sciences de l'Éducation, Université de Genève et 

Groupe de Genève, 1994, pp. 335-343. 



le sue dinamiche, la sua violenza. Ognuno con la sua umanità, i suoi paesaggi, i suoi linguaggi. 

È proprio di questi confini che il progetto Beyond the border - a cui il fotografo Luca Prestia e 

io abbiamo cominciato a lavorare due anni fa - vuole provare a raccontare, a raccogliere e 

restituire dei frammenti. 

 

 

Ventimiglia, o della dissolvenza 

 

Prendiamo Ventimiglia. Ventimiglia è un’astrazione amministrativa a volerla ignorare, una 

linea del fronte a volerla controllare, una realtà sfaccettata e stratificata a volerla osservare. 

Ultima città ligure prima del confine con la Francia, zona di incessanti scambi transfrontalieri 

fin dall’Ottocento, fu un cruciale punto di transito per i migranti tunisini nel 2011, prima che  

Sarkozy riprendesse bruscamente il controllo delle frontiere in seguito agli esodi causati dalle 

«primavere arabe» e prima che, nel 2015, sospendesse unilateralmente il trattato di Schengen 

per fronteggiare la ‘crisi’ che in quell’anno ebbe origine. Per molti diventò così una barriera 

invalicabile nel tratto francese, ma una fragile, esplosiva border zone nel tratto italiano. Una 

border zone dove si poteva rimanere bloccati per settimane, mesi, nell’attesa – vana – che il 

confine venisse riaperto e tornasse a essere attraversabile. 

In questa zona di frontiera attivisti italiani e francesi costruirono, nel giugno 2015, il campeggio 

NoBorder. Si trovarono codici – anche linguistici – di mediazione. Lo spazio venne popolato 

di storie e di narrazioni di chi vi transitava, di chi vi lavorava, di chi da generazioni lo aveva 

abitato. Il campo divenne da subito un punto di ritrovo per i migranti che intendevano provare 

a passare dall’altra parte, e per le persone – anche del luogo – che malgrado l’ostilità degli 

amministratori locali volevano assisterli. Funzione che conservò fino al 29 settembre 2015, 

fino a quando fu sgomberato e smantellato con la forza da un’azione di polizia.  

Dopo gli attacchi terroristici che insanguinarono Parigi il 13 novembre 2015, le autorità 

francesi intensificarono ancora di più i loro controlli, e la frontiera divenne impenetrabile per 

chi non era in possesso di documenti validi. Ma la border zone non sparì. Anzi, diventò ancora 

di più – suo malgrado – il simbolo dello scontro tra violenza di Stato e umana resilienza, tra la 

freddezza del potere e la solidarietà degli esclusi. Né sparirono le persone che da lì provavano 

a passare, affidandosi alle guide che le conducevano lungo i sentieri di montagna – tra cui il 

famigerato «Passo della morte» – e che poi quasi sempre venivano prese, una volta arrivate in 

territorio francese, per essere rimandate indietro. Come non sparirono le tracce del loro 

passaggio: spazzolini, pantaloni, scarpe dismesse lasciate sui sentieri... Una «foresta di segni»39 

– indessicali (gli oggetti abbandonati), iconici (una mappa stilizzata su un foglio), simbolici 

(graffiti sui pilastri dei viadotti, insegne, cartelli lasciati sulle recinzioni) – che Luca Prestia e 

io, ogni volta che siamo tornati a Ventimiglia negli ultimi tre anni, abbiamo provato a decifrare 

e a documentare, affinché le sue tracce non venissero taciute, non si dissolvessero [FOTO]. 

 

 

Bihać, o della resistenza 

 

O prendiamo Bihać, cittadina di 50.000 abitanti nella parte nord-occidentale della Bosnia 

Erzegovina a una manciata di chilometri dalla Croazia. Fu teatro di scontri sanguinosi tra 

l’esercito bosniaco e quello croato nel 1992, e da quella guerra ha ereditato un bel po’ di mine 

antiuomo ancora disseminate nei suoi boschi. Oggi è una città che tenta di giocarsi la carta del 

turismo grazie ai suoi corsi d’acqua, alle ordinate vie del centro. Ma è nota, soprattutto, perché 

                                                           
39 «Non molto tranquilli noi stiamo di casa / in una foresta di segni» (R.M. Rilke, Prima elegia, in Elegie duinesi, 

Feltrinelli, Milano 2006). 



vi passa una delle due «rotte balcaniche» ancora percorribili: quella che dalla Turchia passa per 

Grecia, Macedonia, Serbia, Bosnia e, quindi, Croazia (l’altra, più accidentata, attraversa la 

Bulgaria). E perché ospita, con malcelata sopportazione, alcune migliaia di persone (forse 6-7 

mila, forse 10mila) che attendono soltanto l’occasione buona per «andare in Europa». E intanto 

cercano riparo in uno dei campi allestiti intorno alla città. Come quello, molto discusso, di Bira: 

un capannone industriale gestito dall’Organizzazione mondiale per le migrazioni (OIM) e 

dall’UNHCR con fondi europei di cui i media, anche italiani, si sono occupati spesso. O come 

quello di Vučjak, allestito nella primavera del 2019 dalla municipalità e dalla Croce Rossa di 

di Bihać, e ora sul punto di essere smantellato.  

Vučjak, letteralmente «la tana del lupo», è una località a cinque chilometri dal centro di Bihać, 

circondata – verso le montagne – da zone ancora minate per la guerra del 1992-95. Ed è una ex 

discarica che oggi ospita una cinquantina di tende [FOTO], in mezzo al nulla, tra topi, serpenti, 

mosche. Oggi [luglio 2019, N.d.A.] ci vivono 600 persone: giovani uomini provenienti in 

prevalenza da Pakistan, Afghanistan, Siria, Iraq. Anzi, sarebbe meglio dire che ci sopravvivono 

600 persone, grazie ad alcuni medici e operatori volontari della Croce Rossa che fanno quello 

che possono, con quel poco che la municipalità mette loro a disposizione.  

È una bomba a orologeria, il campo, per le pessime condizioni materiali che vi si trovano,  cui 

è costretto chi vi è collocato. Lo sa il comune di Bihać, che lo ha aperto anche 

(strumentalmente) per provocazione, lo sanno le ONG internazionali che lavorano nell’area, lo 

sanno l’OIM e l’UNHCR, lo sa l’Unione Europea. Lo sanno anche le televisioni e i giornalisti 

che vengono qui da mezzo continente, fanno due riprese e quattro foto e poi se ne vanno, con 

il loro nuovo servizio di cronaca dalla rotta balcanica. Ma tutti chiudono un occhio. Anche 

perché, dicono, se non ci fosse il campo sarebbe peggio. 

Meglio questo del nulla, dicono: meglio un riparo nell’ex discarica che nessun riparo. Perché 

qui, ci raccontano, non si sta peggio che altrove: i volontari della Croce Rossa si fanno in 

quattro, le tende riparano un po’ dal vento e dalla pioggia, l’acqua per lavarsi c’è (ma «Water 

is not for drink», recita una scritta sopra una cisterna) [FOTO], qualche cucina da campo e un 

paio di spacci autogestiti pure. A Bira si sta persino peggio, dicono, perché lì il campo è gestito 

quasi militarmente (e malgrado questo gli abusi e le violenze non mancano) mentre qui – 

malgrado le frizioni, la tensione, l’estrema indigenza – si è liberi di muoversi, di essere padroni 

di quel poco che si ha, di essere soggetti agenti. Di parlarsi senza dover chiedere il permesso a 

qualcuno.  

Parlarsi, sì: usando il turco come lingua franca, perché pur provenendo dagli stessi Paesi le 

lingue sono diverse. E con quel poco di turco appreso durante il passaggio in Turchia in qualche 

modo ci si riesce a capire. Mentre in inglese si fa fatica, a comunicare: alcuni lo sanno – sono 

quelli che vengono usati come interpreti – ma in molti vorrebbero impararlo, soprattutto prima 

di attraversare il confine. Ci vorrebbe qualche insegnante volontario, una piccola scuola di 

lingue: lezioni di inglese, certo, ma anche di bosniaco, croato, tedesco... Servirebbe anche 

questo, nel campo: non solo per ammazzare il tempo, ma anche per aumentare le possibilità di 

farcela, a passare in Croazia. Perché molti di quelli che stazionano qui ci hanno provato anche 

7, 8 volte ad arrivare dall’altra parte (il «game», la chiamano questa perversa ruota della 

fortuna). Ma proprio quando pensavano di avercela fatta, sono stati presi dalla polizia croata 

che li ha rimandati indietro. Non prima di averli rapinati, umiliati, picchiati. Non prima di 

avergli rotto i cellulari, sottratto ogni avere, tagliato le suole delle scarpe. 

Già, le scarpe: sono preziose, le scarpe, per chi affida la propria sorte al cammino clandestino 

in mezzo ai boschi, tra le montagne. Calzature buone significa poter resistere al freddo e 

all’acqua, poter essere stabili tra sassi e rovi, poter scappare velocemente. Sandali infradito, o 

peggio piedi nudi, sono invece sinonimo di lentezza, fragilità, rischio. La fatica e la speranza 

del «game» si leggono anche negli oggetti, d’altronde: zaini piccoli ma robusti e stracolmi di 

provviste per mettersi in viaggio, giacche a vento di seconda o terza mano nel caso di piogge 



o temperature rigide, pantaloni lunghi contro gli insetti. E poi borracce e bottiglie d’acqua a 

non finire, perché con l’umidità e il sole, d’estate, il rischio di disidratarsi è alto.  

In un umidissimo giorno di luglio, lungo i sentieri nascosti in mezzo ai boschi, io e Luca Prestia 

li ritroviamo questi oggetti: abbandonati con una certa logica (prima gli indumenti pesanti, poi 

ogni cosa che possa farti identificare, per ultime le bottiglie d’acqua) dai loro proprietari prima 

di gettarsi oltre l’invisibile linea del confine. È l’affollato museo a cielo aperto che donne, 

uomini, bambini ci hanno involontariamente lasciato sui cammini di frontiera: è il museo 

diffuso della loro resistenza [FOTO]. 

 

 

Lesbo, o dell’esistenza 

 

Prendiamo, infine, l’isola di Lesbo. Non propriamente un confine, ma una vera zona di 

frontiera, di interposizione tra l’Europa e l’altro. Un limbo circondato dal mare e dalle navi di 

Frontex. Ci siamo stati in maggio, Luca e io. Ne abbiamo attraversato alcune regioni.  

Abbiamo visto il cimitero dei life jecket [FOTO], dei giubbotti di salvataggio: centinaia di 

migliaia di giubbotti accatastati in un piccolo avvallamento lontano dai resort – e dagli occhi – 

dei turisti, raccolti negli ultimi quattro anni lungo le coste orientali dell’isola, raggiungibili 

dalla Turchia con una traversata di poche miglia. Una traversata che nel solo 2015 ha compiuto 

un milione di persone, e che ancora oggi viene tentata da centinaia di migliaia di donne, uomini, 

bambini in fuga da Iran, Iraq, Afghanistan, Siria.  

Abbiamo visitato i locali di «Mosaik» a Metilene, dove volontari di diverse nazioni sbrigano 

pratiche per famiglie, insegnano il greco e l’inglese, organizzano laboratori e attività per chi da 

qui non se ne può andare [FOTO]. Abbiamo visto in azione alcune delle 152 ONG provenienti 

da tutto il mondo e presenti sull’isola per tentare di gestire – nella glaciale indifferenza 

dell’Unione Europea – una situazione complessa, caotica, sempre sul punto di esplodere, come 

ci raccontano le cronache di questi ultimi mesi.  

E poi siamo stati al campo di Moria.  

Del campo di Moria – il più grande campo per richiedenti asilo di Lesbo – colpiscono molte 

cose. La prima la ricorda l’ex direttore del campo Giannis Balbakakis, un ex generale 

dell’esercito arrivato a Moria nel 2017 e dimessosi a metà settembre del 2019: il 

sovraffollamento.40 Sito progettato per accogliere circa 3000 persone, Moria di persone ne ha 

accolte sempre almeno il doppio, quando non il triplo, come è avvenuto negli ultimi mesi 

autunnali. Rendendo ancora più precaria la vita dei singoli e delle famiglie che ci vivono e 

nevrotiche le condizioni di lavoro di chi cerca di farlo funzionare, tra polizia, esercito, 

funzionari dell’UNHCR e dipendenti e volontari delle svariate ONG che operano al suo 

interno.  

La seconda è la struttura. Che ricorda in tutto e per tutto una prigione, con alte mura, barriere, 

recinzioni [FOTO]. Certo, dai due ingressi principali si può entrare e si può uscire, previ 

controlli. E dalle recinzioni laterali, quelle che danno sugli accampamenti improvvisati a sud 

della struttura, non è difficile passare, grazie ad alcune brecce incustodite. Tuttavia l’effetto-

prigione resta. Per chi sta dentro il regime è ferreo, le condizioni materiali spesso intollerabili. 

Per chi sta fuori, il senso di trovarsi di fronte a un girone di dannati è netto. Se l’intera isola di 

Lesbo è un centro di detenzione, per le migliaia di persone che da qui non se ne possono andare, 

Moria è l’epitome esemplare dell’isola e delle politiche europee di controllo e militarizzazione 

delle proprie frontiere.  

La terza sono i campi, improvvisati, che intorno a Moria si sono moltiplicati, con l’aggiunta di 

tende e bivacchi, per dare un riparo – e un minimo di assistenza – a tutti quelli che continuano 

                                                           
40 Cfr. D. Howden, Behind the Razor Wire of Greece’s Notorious Refugee Camp, «The Guardian»,  5 ottobre 2019.  



ad arrivare e per i quali dentro la ‘prigione’ posto non ce n’è. E se dentro le condizioni sono 

dure, asfissianti, fuori il senso di precarietà diventa palpabile. Lo spazio si stratifica senza 

regole, se non quelle dettate dalla sopravvivenza. Il tempo diventa una variabile impazzita, 

incontrollabile. Tutto appare come una dead end: un buco nero che inghiotte vite, aspettative, 

speranze. «Hope and pray», si legge su un cassonetto [FOTO]: chi l’ha scritto, avrà avuto i suoi 

motivi. 

In questa dead end poter acquisire risorse e prospettive può fare la differenza tra il lasciarsi 

andare e l’esistere. Nelle strutture del campo i volontari ci provano a offrire qualcosa che 

somigli a una scuola. Ma la domanda supera l’offerta. Ed è il contenimento passivo, frustrante, 

la priorità in questo campo. Non l’istruzione, non l’empowerment. Eppure l’insegnamento – a 

cominciare da quello delle lingue – dovrebbe essere al centro di ogni politica di accoglienza, 

anche della meno lungimirante, anche della più emergenziale. Sia perché le lingue servirebbero 

a comunicare meglio nel posto in cui ci si trova, con gli abitanti, le forze di polizia, i volontari 

delle ONG, sia perché offrirebbero una minima idea di futuro, e di progetto, in quella bolla di 

eterno (e immobile) presente in cui i richiedenti asilo sono tenuti prigionieri. Un po’ di inglese 

significa – forse – potersi spostare, poter riprendere il viaggio (se e quando te lo lasceranno 

fare), poter tentare di ricominciare altrove, in un qualche altro angolo del Vecchio Continente. 

Lo hanno capito quelli di Lesvos solidarity, una rete di associazioni che con donazioni private, 

molto lavoro volontario e un po’ di ingegno, hanno tirato su un presidio a cento metri dai 

cancelli e dalle recinzioni di Moria. In poco tempo sono riusciti a rendere accessibili alcuni 

corsi di lingua a bambini, adolescenti, donne e uomini, che sono venuti qui a cercare di riempire 

le loro giornate e hanno trovato un motivo in più per resistere, un modo per aiutare sé stessi e 

gli altri. Superando frustrazioni, imparando insieme, improvvisandosi persino insegnanti, se 

necessario [FOTO].  

Per qualche ora si smette di sopravvivere e si esiste, di nuovo, forse. E a Moria questo è già 

molto, moltissimo.  

 

 

Oltre il confine 

 

Ventimiglia, Bihać, Lesbo. Tre tappe di un percorso appena iniziato, ancora per gran parte da 

compiere, tra confini e frontiere d’Europa. Non con l’ambizione di capire tutto, o con 

l’arroganza di giudicare, ma con il bisogno di vedere: vedere con i nostri occhi e attraverso gli 

obiettivi della macchina fotografica.  

Né io come linguista né Luca Prestia come fotografo vogliamo proporre una rigorosa contro-

narrazione, una gnoseologia coerente, con questo percorso, con questa ricerca. Tantomeno 

vogliamo eccitare facili emozioni. Semplicemente – e semplicemente, in quest’era di 

superfetazione visiva, vale ‘diversamente’ – tentiamo di osservare queste border zone per 

raccogliere tracce, testimonianze, segni: di luoghi e passaggi, di antropiche presenze, di 

resistenze ed esistenze. Con i miei appunti su lingue esposte, scritte e parlate, io tento di 

interrogarmi sulla compresenza dei codici, sul modo in cui le parole modificano il paesaggio, 

sui bisogni e le competenze dei parlanti. Con la sua fotografia desaturata, dove la sottrazione e 

la selezione attenta si fanno scelta narrativa, Luca evita l’effetto drammatico a tinte forti, che 

susciti pietà o risentimento. Scegliendo un approccio meno emozionale e più logico – e quindi 

più politico – cerchiamo invece entrambi, insieme, sinergicamente, di restituire tagli e dettagli 

che altrimenti andrebbero persi, dimenticati, offuscati dal roboante spettacolo del confine. O 

che al contrario, ma con lo stesso risultato, sarebbero soffocati dalla regola del silenzio secondo 

la quale meno le border zone si conoscono, meno – agli occhi dell’opinione pubblica – esistono 

e vale la pena di raccontarle, e con esse l’umanità delle persone che le affollano. 



Ecco allora i paesaggi de-spettacolarizzati, anti-cliché, privi dell’effetto cartolina. Ecco allora 

la scelta di pochi ritratti, mai rubati e mai strazianti, vittimizzanti. Nessuna rabbia esplicita, 

ribelle, di cui aver paura, in quei ritratti. Nessun eroe o antieroe: nessun duello tra buoni e 

cattivi. Nessuna facile catarsi per noi, che osserviamo. Soltanto la materialità dei luoghi, in 

cerca di una loro geografia. Soltanto l’autonomia dei corpi, in cerca di una loro traiettoria. 

Soltanto l’urgenza e la presenza dei segni, la costellazione dei linguaggi che si ibridano, che si 

sovrappongono.   

Tutto appare frammentario, incompleto. Ed è forse per questo che non possiamo che ricorrere 

alla sineddoche: riprendere una parte per significare il tutto, un oggetto per la storia che 

potrebbe evocare, una schiena un piede o un braccio per la persona cui appartengono, un segno 

linguistico che rimanda a un insieme di messaggi e repertori, un dettaglio che riporta a un 

intero. Perché l’atto di vedere, il tentativo di interpretare, possono essere solo parziali, per noi 

che osserviamo dall’esterno. A maggior ragione in zone tanto complesse e stratificate 

(storicamente e socialmente) come Ventimiglia, Bihać, Lesbo: dove i frammenti (più della 

totalità) e le singolarità (più della massa) sono gli unici strumenti che abbiamo per dare il senso 

dell’articolazione della realtà e della pluralità di soggetti (e soggettività) che vivono sul 

confine, al confine, malgrado il confine. Quell’articolazione, quella pluralità cui noi – che non 

esperiamo sulla nostra pelle quei confini – possiamo soltanto affacciarci: con umile sguardo, 

possibilmente. 

Il nostro sguardo... Una schiena, un piede, un paio di vecchie scarpe abbandonate [FOTO]; e 

poi ancora un documento di cui disfarsi, un gesto con cui affrancarsi, una scritta con cui 

intendersi, un piccolo segno con cui rendersi presenti, in quelle border zone ci rimandano, per 

difetto, alle fatiche, alle asprezze, alle frustrazioni del viaggiare. O così immaginiamo. Ma il 

nostro sguardo è parziale, la nostra immaginazione viziata. E vorremmo – dovremmo! – sapere 

a chi appartengono o sono appartenuti quegli oggetti, quei piedi, quelle braccia. Quei segni. 

Solo così, restituendo all’autonomia dei corpi e delle loro storie quei frammenti, non 

rischieremmo di rimanere intrappolati nella forbice tra estetismo e finzione, tra pietismo e 

rifiuto. Solo così non rischieremmo di consumare l’immagine come un nostro prodotto, il dato 

linguistico come una nostra interpretazione.  

Dovremmo – dobbiamo! – invece aprire gli occhi, e tenerli bene aperti. Dovremmo – questo 

cerchiamo di fare Luca e io, con Beyond the border – essere capaci di metterci in ascolto, senza 

preconcetti e senza tesi, di quei luoghi (e di queste fotografie), e quindi di interrogare noi stessi, 

il nostro stesso atto di vedere, la nostra stessa posizione (di forza) come produttori-

consumatori-spettatori.  

Dobbiamo sentirci scomodi in questo nostro lavoro, in questa nostra mostra fotografica, in 

questo nostro progetto in fieri. Come se osservassimo sempre per la prima volta qualcosa cui 

non abbiamo mai fatto veramente caso, qualcuno su cui non ci siamo mai veramente soffermati, 

situazioni che non abbiamo ancora avuto modo e tempo di digerire, di consumare. Perché 

quelle storie non le conosciamo veramente, e quindi non ci appartengono. Appartengono infatti 

alle persone che le vivono, che ne hanno fatto esperienza, che non dipendono dalla nostra 

narrazione per essere protagonisti delle loro storie. 

Quelle vite sono: non hanno bisogno di noi e del nostro permesso per essere, per esserci. Che 

ci piaccia o no. Che ci piacciano o no.  

Il limbo delle border zone diventa, allora, anche il nostro limbo di spettatori. Dove il giudizio, 

la mercificazione, il nostro linguaggio vengono sospesi. C’è così tanto ‘non detto’ in queste 

immagini, in questa nostra scelta di materiali da esporre. E c’è ancora così tanto da sapere, da 

studiare, da imparare su quella babele di segni disseminati lungo le zone di frontiera, le linee 

di confine: su quella stratificazione di informazioni, di lessici, di prassi linguistiche. Si chiama 

in gergo sociolinguistic landscaping, paesaggio sociolinguistico, la  disciplina che analizza 



questo tipo di tracce.41 Ma qui la teoria fa solo da sfondo. Perché ci interessa prima di tutto la 

pratica dell’esserci, del ritrovarci spaesati in una foresta di simboli tutta da interrogare. Alla 

ricerca non della cesura che il confine provoca o evoca, ma dell’apertura che il segno porta con 

sé.  

«Hope», speranza, recita il cartello sulla recinzione che separa l’Italia dalla Francia, sui colli 

di Ventimiglia. [FOTO: ] C’è così tanta speranza, ancora, per chi cerca di attraversare una 

frontiera, di varcare un confine. E c’è speranza anche per noi, qui e adesso. nella possibilità di 

attraversare barriere mentali anche nostre, di interrogarci sulla parzialità dei nostri approcci e 

dei nostri sguardi, sui limiti di ciò che facciamo e sulle aperture di cui tutti avremmo bisogno. 

Non solo come ricercatori, intendo, ma come cittadini, testimoni, militanti. O forse solo come 

persone. Come persone che stanno, e che guardano, oltre i confini. 

 

Federico Faloppa 

Reading – ottobre 2019 

  

                                                           
41 Cfr. per un’introduzione J. Blommaert, Ethnography, Superdiversity, and Linguistic Landscapes, Multilingual 

Matters, Bristo-Buffalo-Toronto 2013. 


